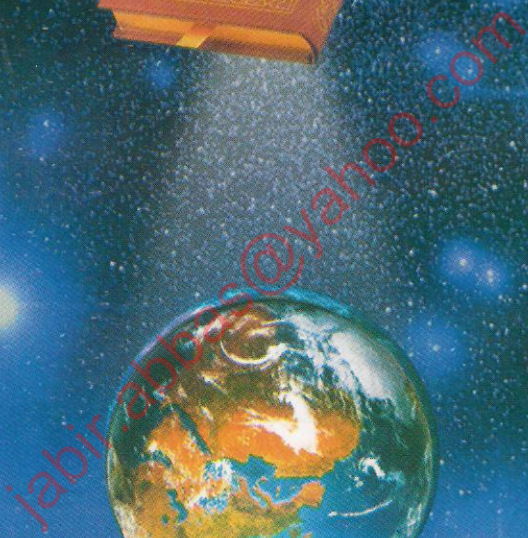


# عالیٰ معاشرہ اور قرآن حکیم



حجۃ الاسلام  
علامہ طالب جوہری مذکور

# عالیٰ معاشرہ اور قرآن حکیم



جعہۃُ الْاسْلَامِ عَلَامہ طالب جوہری ماذظۃ

صلی اللہ علیہ وسلم

جعہۃُ الْاسْلَامِ عَلَامہ طالب جوہری ماذظۃ  
جعہۃُ الْاسْلَامِ عَلَامہ طالب جوہری ماذظۃ



ناشران

مجموعہ تقاریب عشرہ محرم نمبر ۲۲ اور شریاڑ، کراچی

پاکستان میکریم ایجوکلینس ٹرست (البیسٹرڈ)

۲۴۹ - بریٹور وڈ - کراچی فون: ۰۲۲۲۳۵۲

ملنے کا پتہ



محفوظ احمدی احمدی مارٹن ووڈ کراچی

Tel: 4124286- 4917823 Fax: 4312882

E-mail: anisco@cyber.net.pk

جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں۔

نام کتاب: عالمی معاشرہ اور قرآن حکیم

مقرر: علامہ طالب جوہری

مرتبہ: اے ایچ رضوی

صحت: سید فیضیاب علی

مولوی سید اشرف علی عابدی

سن اشاعت بار اول: اپریل ۲۰۰۵ء

سن اشاعت بار دوم: مارچ ۲۰۰۶ء

تعداد: ۵۰۰

ناشر: پاک محرم ایجو کیشن ٹرست، کراچی

ملنے کا پتہ

محفوظ ایک احنسی مارٹن روڈ  
کراچی

Tel: 4124286-4917823 Fax: 4312882

E-mail: anisco@cyber.net.pk

# عَلَاهُ شَرِيفٌ طَالِبٌ جَوَهْرِيٌّ كَانِيَّاً

## پاکی ہُجْرَمِ الیوسُوْسیِ الیشِن کے نَام

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

یہ کون نہیں جانتا کہ یہ زاد الشہادہ علیہ السلام کی عزاداری ہمارا تھی شخص ہے۔ اس عزاداری کی پہنچا خود اکی میت نہ کھی ہے اور اکی علیمہم السلام اس کی بقاء کے لئے کوشش کیا ہے۔ اور اپنے آنکروں کے عکس اس کی اہمیت کو اچھا کر تے ہے ہیں۔ یہی سبب ہے کہ عراکی یہ میراث اسلام بدلیں ہم تک منتقل ہوئی رہی ہے جس کیلئے ہم خدا کے نعمانی کے شکر کو اڑاہیں۔

پاک ہُجْرَمِ الیوسُوْسیِ الیشِن نے عزاداری کے شہیدا کے سلسلے میں جو خدمات انجام دی ہیں وہ انہیں من اس ہیں اس کے علاوہ قیلیم تبلیغ اور شرکا شاعت کے سلسلے میں بھی اس کی خدمات گرانی قدر اوقات فرمائی ہیں۔ اس اولاد کے کافی پر بیچا سال کے عرصہ میں دیانتدار معتبر اور وردش خصیتوں کے شس قریب ہمگانے رہے ہیں جن میں سے کچھ اسمیں ذکر ہے اور اچھے جو چک ہے ہیں خدا ہمیں تاریخ سلامت کے۔ ان یہ خصوصیت سے غلام فتحی رضوی صاحب وہ بزرگ ہیں جن کی کم و میش پیغمبری زندگی اس اولاد کے انفراد کے انتظام و استحکام میں صرف ہو رہی ہے۔

اس اولاد کے نے بعد اللہ اب کے برس ملپٹے پچاس سال انہیں کا پایا ہے کہ ساقوڑ کے کیے ہیں۔ ایک شکر کے طور پر ادارہ فرم تکمیل دین کے نام سے ایک مقدس تقریب منعقد کر رہا ہے۔ میں ایک ہمگیری کے بلندی درجات کی دعا کے ساتھ موجودہ اراکین کی توفیقات دینی دُو نیزی کے لیے دماگوں کا انہیں فخر عزاداری میں شملان اولاد کی تقریب کو سکیلی دین کے حوالے سے منعقد کرنا چاہا ہے۔ عزاداری کا محیل دین سے جو ابطح حکم ہے وہ مخصوص کے ایک جملے سے نایا ہے۔ جب امام ضباطیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ آپ ہُجْرَم کو اتنی زیادہ اہمیت کیوں دیتے ہیں؟ تو اپنے ارشاد فرمایا: لیکھا تنسونہ کما نیستم العدید ہم اس لیے اہمیت دیتے ہیں کہ کہیں تم غدر کی طرح ہُجْرَم کو بھی بخواہو۔ مجھے ایسی ہے کہ ادارہ ترقی کے مراحل طے کرنا ہے کا اور اپنے موجودہ مشاہل کے ساتھ ساتھ اگر علمی اور تحقیقی مرحومین میں بھی اپنے مخصوص انداز سے ملک و ملت کی خدمت انجام دیتا رہے گا۔

لی چکوں

۱۵ اپریل ۱۹۷۶ء

jabir.abbas@yahoo.com

# بسم اللہ الرحمن الرحیم

## ”علمی معاشرہ اور قرآن حکیم“

### گفتارِ مقدم

پاک پروردگار کی حتی الامکان حمد و شاء اور اس کے آخری نبی حضرت محمد مصطفیٰ اور ان کی آل اطہار پر یہ پناہ درود و سلام کے بعد، ہم حسب وعدہ، نشترپاک کراچی میں ۱۴۲۰ھ کے عشرہ اول محرم الحرام میں ہونے والی مجلس کا ذیخیرہ نذر قارئین کرام کر رہے ہیں۔ ان مجلس سے خطیب اعظم، شہنشاہ خطاب، مفسر قرآن، عالم و فقیہ، مفتی رشد و ہدایت علامہ طالب جوہری صاحب مدظلہ نے بعنوان ”علمی معاشرہ و قرآن حکیم“ خطاب فرمایا اور سورہ العلق کی ابتدائی آیات کو سر نامہ کلام قرار دیا۔ علامہ موصوف گزشتہ ربع صدی سے زائد پاک محرم الیوسی ایش (رجسٹرڈ) کے زیر انتظام منعقد ہونے والی مرکزی مجلس سے خطاب فرماتے ہیں۔ اور سامعین کرام کے حضور قرآن و احادیث کی روشنی میں مختلف عنوانات کے تحت مقصود شہادت کا حقیق رخ پیش کرنے کی جدوجہد میں مشغول ہیں۔ ان کا ہمیشہ سے یہ وظیفہ ہے کہ اپنے عنوانات کے آغاز سے پہلے ”عز اور بی سید الشہداء“ جو کہ ہمارا قومی شخص ہے، اس کی اہمیت اور اس کی بقاء کے لئے سامعین کرام کی کوششوں کی طرف توجہ ضرور مبذول کرواتے ہیں۔ چنانچہ اس سال بھی انہوں نے پہلی مجلس میں جواب ابتدائی کلمات ارشاد فرمائے وہ یوں ہیں ”عزیزانِ محترم ۱۴۲۰ھ کا آخری سورج کل شام ڈوب گیا اور آج ۱۴۲۰ھجری کو پہلا دن ہے۔ آپ مجھ سے بہتر جانتے ہیں کہ اس دن سے ہماری فضل عزا کا آغاز ہو رہا ہے۔“

”پیغمبر اسلام نے ایک عجیب و غریب جملہ ارشاد فرمایا اور وہ جملہ اس قابل ہے کہ میرے محترم سننے والوں کی فکر میں ہمیشہ محفوظ رہے۔“

”میرا نبی فرماتا ہے“ ”ان الفضل الحسین حرارة فی قلوب المؤمنین لا نبرد ابدًا۔“ حسین کے قتل سے مومنوں کے دلوں میں ایک ایسی گرمی پیدا ہوگی جو قیامت تک ٹھنڈی نہیں ہوگی۔ قلوب مومنین میں قتل حسین سے ایک ایسی حدت پیدا ہوگی ایک ایسا جوش پیدا ہوگا جو قیامت تک ٹھنڈا نہیں ہوگا۔“

بات کو آگے بڑھاتے ہوئے علامہ سامعین کرام کی خدمت میں یہ پیغام دے رہے ہیں ”یہ قلوب مومنین کی گرمی ہے جو تمہیں فرش عزا پر کھنچ کر لائی۔ اور سنوا! موسم عزا طویل ہے۔ یہ فصل عزا طویل ہے۔ اس فرش عزا کو ضائع نہ ہونے دینا۔ حسین کا نانا بڑا کریم تھا۔ حسین بڑی بخی ہے حسین کا باپ بہت بڑا بخی ہے حسین کی ماں بہت بڑی بخی خاتون ہے۔ تو اس فصل عزا کو ضائع نہ ہونے دینا۔ مانگو جو مانگنا ہے۔“

ابتدائی کلمات کے بعد، علامہ موصوف، اپنے اصل موضوع سے متصل ہوئے فرماتے ہیں ”علمی معاشرہ اور قرآن حکیم“ میں نے اس موضوع کو آگے بڑھانے کے لئے سورہ علق کی پہلی وحی ہے۔ پہلی وحی پیغمبر اکرم پر غار حرا میں جو پہلی وحی نازل ہوئی اس کی پانچ آیتیں اور میں نے سر نامہ کلام میں اس سورہ کی سات آیتیں پانچ پہلی وحی اور دو اس کے بعد کی محترم سننے والوں کی خدمت میں ہدیہ کیا۔“

اس کے بعد آنے والی ہر مجلس علامہ کی علمی صلاحیتوں اور قرآن و حدیث پر ان کی دسترس اور اصل مضمون پر ان کی گرفت کی ایک دلیل بن کر سامنے آتی جاتی ہے اور قارئین کرام کی دلچسپی کو قائم رکھے ہوئے ہے۔ غرض کہ علامہ موصوف نے اپنے عنوان کو سامعین کرام پر واضح کرتے ہوئے نویں مجلس میں یوں خطاب فرمایا۔

عزیزان محترم ”علمی معاشرہ اور قرآن حکیم“ کے عنوان سے ہم نے جس سلسلے گفتگو کا آغاز کیا تھا وہ سلسلہ گفتگو اختتام پذیر ہوا۔ قرآن مجید نے انسان کی عادت

پر روشنی ذالتے ہوئے یہ ارشاد فرمایا کہ انسان ”طغیان“ کرنے کا عادی ہے۔ ”طغیان“ کے معنی اپنے کناروں سے نکل جاتا۔ ”طغیان“ کے معنی اپنی حدود کو توڑ دینا۔ ”جب دریاؤں میں پانی بڑھ جاتا ہے اور دریا اپنے کناروں کی توڑ کر کھیتوں اور کھلیاںوں میں داخل ہو جاتے ہیں تو کہا جاتا ہے کہ ”طغیانی“ آگئی۔ کہا جاتا ہے کہ یہ دریا میں طغیانی آگئی تو انسانیت کے کناروں کو توڑ دینے کا نام ”طغیان“۔ انسانیت کے کناروں کو توڑ دینے کا نام ہے ”طغیان“ اور اس طغیان کا نتیجہ اچھا نہیں ہے۔“

آگے جا کر علامہ نے ان چند افراد و قوموں کی نشاندہی کی ہے جنہوں نے انسانی حدود کو توڑا اور اللہ سے سرکشی کی تو ان کا انجام مکمل تباہی تھی اور عالمی معاشرہ کو یہ پیغام دیا کہ ”گورا ہو یا کالا، مشرق کا انسان ہو یا مغرب کا، اس برا عظم کا ہو یا اس برا عظم کا اس بات کو یاد رکھ کہ جس خدا نے کل کے ظالم کو نہیں چھوڑا وہ آج کے ظالم کو بھی چھوڑے گا نہیں“

ملک و ملت کے حوالہ سے علامہ فرماتے ہیں ”ہم ملک و ملت کی تقویت چاہتے ہیں۔ اپنے ملک کو مضبوط دیکھنا چاہتے ہیں۔ اسی ملت اسلامیہ کو مضبوط دیکھنا چاہتے ہیں کہ آئندہ نسلیں مضبوط مسلمان پیدا ہوں۔ مضبوط پیدا ہوں لیکن ملک کے مستحکم ہونے کے لئے ضروری ہے کہ پورا جسم مستحکم ہو۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ پورا جسم ٹھیک ہو۔ ہاتھ میں فارج ہو۔ پورا جسم ٹھیک ہو ٹانگ ٹوٹی ہوئی ہو جیسی سارے اعضا صحیح ہوں جب انسان صحیح ہو گا جتنے ملک ہیں وہ جسم ملت کے اعضاء ہیں۔ اس لئے ہر ملک کو جینے کا حق دے دو۔“

”ہم ملک و ملت کے لئے ہر تعاون کے لئے تیار ہیں بشرطیکہ ہمارے اصول دین محفوظ رہیں۔ ہمارے شعائر نہ ہمیں محفوظ رہیں۔ ہماری عزاداری محفوظ رہے۔ اور ہم تو ہیں ہی مظلوم کے ماننے والے ہم نے کبھی ظالم کو پسند نہیں کیا۔ ہم مظلوم پسند ہیں لیکن مظلوم کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ وہ بڑوں ہے مظلوم بڑوں نہیں ہوتا۔ تو

جب مظلوم بزول نہیں ہے تو ظالم اپنے کو بہادر نہ سمجھے۔

یہ ہیں وہ پیغامات جن سے تمام ممالک اسلام کے علمائے کرام اور خصوصاً ہمارے اپنے نوجوان استفادہ کرتے ہوئے اپنے لئے آج کے معاشرہ میں ایک اعلیٰ مقام حاصل کر سکتے ہیں۔ تو بھائیو آگے بڑھو! اس پیغام کو عوام الناس تک پہنچاؤ اور خود اس پر عمل پیرا ہو کر یہ ثابت کر دو کہ کربلا والوں کی طرح جنہوں نے امام حسین کے ارشادات و فرائیں پر عمل پیرا ہو کر ”عمل سے علم“ کو زندگی کے قابل میں ڈھالا تھا اسی طرح تم بھی ان پر عمل پیرا ہو کر اپنے لئے معاشرے میں ایک اعلیٰ مقام حاصل کر سکتے ہو کہ اسی میں اعلیٰ مراتب پوشیدہ ہیں۔ ”اللہ تعالیٰ ہم خوشحال رکھے اور کوئی خم نہ دے سوائے غم حسین کے۔

آخر میں ہم دست بدعا ہیں کہ اللہ تعالیٰ علامہ طالب جوہری صاحب کو صحت کلی عطا فرمائے، ان کے علم اور صلاحیتوں میں اضافہ فرمائے تاکہ اسی طرح قوم کی رہنمائی کرتے ہوئے، عالمی و مقامی سطح پر قوم کے درجات میں اضافے کے لئے مفید کام کر سکیں۔ آمین۔

ہم شکر گزار ہیں جناب عنایت حسین رضوی، مالک محفوظ بک ایجنسی کے جن کے تعاون و اشتراک سے اس کاوش کو منظر عام پر لانے میں ہمیں کامیابی حاصل ہوئی۔ اللہ تعالیٰ ان کو اور ان کے ادارہ کو دن دو گنی رات چو گنی ترقی عطا فرمائے۔ آمین۔

احقر العباد

ال الحاج سید غلام نقی رضوی

صدر پاک محرم ایوسی ایشن (رجسٹرڈ) و

مینیچنگ ٹریڈ پاک محرم ایجو کیشن ٹرست (رجسٹرڈ)

۲۵ مارچ ۲۰۰۵ء

سَلَامٌ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِقْرَأْ إِيمَانَكَ الَّذِي خَلَقَ ۚ خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ  
عَلَقٍ ۚ إِقْرَأْ وَرَبَّكَ الْأَكْرَمُ ۚ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَرِ ۚ  
عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَا لَهُ يَعْلَمُ ۚ كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ  
لِيَطْعَنِي ۖ إِنَّ رَبَّهُ أَسْتَعْنُهُ ۖ إِنَّ رَبِّكَ  
رَسُورَةُ الْعَلَقِ : آيَتُ سَتِينَ ۖ الرُّجْعَى ۖ

(اے رسول) اپنے پروردگار کا نام لے کر پڑھو جس نے (ہر چیز کو) پیدا کیا اسی نے انسان بھی ہوئے خون سے پیدا کیا، پڑھو اور تمہارا پروردگار بڑا کرم ہے جس نے علم کے ذریعے سے تعلیم دی۔ اسی نے انسان کو وہ باتیں بتائیں جن کو وہ کچھ جانتا ہی نہ تھا۔ سن رکھو بے شک انسان جب اپنے کو غنی دیکھتا ہے۔ تو سرکش ہو جاتا ہے، بے شک تمہارے پروردگار کی طرف سے (سب کو) پلٹنا ہے۔

## سورة العلق، آیت <sup>١٨</sup> اتاء

jabir.abbas@yahoo.com

## مجلس اول

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
إِنَّا لِإِنْسَنٍ دَيْكَ الَّذِي خَلَقَ<sup>ۚ</sup> خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَنْقٍ<sup>ۚ</sup>  
إِنَّا لِدَيْكَ الْأَكْرَمُ<sup>ۚ</sup> الَّذِي عَلَمَ<sup>ۚ</sup> بِالْقُلُوبِ<sup>ۚ</sup> عَلَمَ الْإِنْسَانَ  
مَا لَهُ بِعِلْمٍ<sup>ۚ</sup> كَلَّا لَمَّا<sup>ۚ</sup> لَمْ يَطْغَى<sup>ۚ</sup> أَنْ شَرَاهُ  
أَسْتَغْنَى<sup>ۚ</sup> إِنَّ إِلَيْكَ الرُّجُوعُ<sup>ۚ</sup>

عزیزان محترم ۱۳۱۹ محترم کا آخری سورج کل شام کو ڈوب گیا اور آج ۱۳۲۰ محترم کا پہلا دن ہے۔ آپ مجھ سے بہتر جانتے ہیں کہ اس دن سے ہماری فصل عزما کا آغاز ہو رہا ہے۔

پیغمبر اکرم نے ایک عجیب و غریب جملہ ارشاد فرمایا اور وہ جملہ اس قابل ہے کہ میرے محترم سننے والوں کی فکر میں ہمیشہ ہمیشہ محفوظ رہے۔  
میرا نبی فرمایا رہا ہے۔ ان لقتل الحسين حرارة في قلوب المؤمنين لا تبرد ابدا۔ حسین کے قتل سے مونوں کے والوں میں ایک ایسی گرمی پیدا ہوگی۔ جو قیامت تک ٹھنڈی نہیں ہوگی۔ قلوب مونین میں قتل حسین سے ایک ایسی حرارت پیدا ہوگی۔ ایک ایسا جوش پیدا ہوگا جو قیامت تک ٹھنڈا نہیں ہوگا۔

میرے نبی نے اس جملے میں اس بات کا اعلان کیا۔ بھی! یہ جملے تمہارے ذہنوں میں محفوظ ہو جائیں۔ کہ قتل حسین سے جو حرارت پیدا ہوگی۔ وہ ٹھنڈی نہیں ہوگی قیامت تک۔ قیامت تک کی بات وہی کرے گا جو علم غیب رکھتا ہو۔ سمجھ رہے ہو نا بات کو اتو ایک طرف میرے نبی نے اپنے علم غیب کا اعلان کیا۔

اور عجیب بات ہے اور یکھو پیشین گوئی کا مطلب کیا ہے؟ اگر میں اس منبر سے اس وقت پیشین گوئی کروں۔ کہ ابھی تھوڑی دیر کے بعد رات آنے والی ہے۔ تو یہ پیشین گوئی نہیں ہے۔ اس لیے کہ یہ مطابق عادت ہے۔ یہ مطابق فطرت ہے۔

پیشین گوئی ہمیشہ حالات کے خلاف ہوتی ہے۔ اور واقعات کے خلاف ہوتی ہے۔ تو جو موافق مراجح ہو موافق عادت ہو وہ پیشین گوئی نہیں ہے۔ سمجھ رہے ہو بات کو۔ اچھا تواب دیکھنا۔ کس وقت میرے نبی نے یہ پیشین گوئی فرمائی۔ یہ وہ زمانہ تھا۔ آرام سے سنتے جانا۔ ابتدائی تمہیدی گفتگو ہے۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ جب آنے والا مدینے میں آتا تھا۔ تو پیغمبر اکرمؐ کے در دوست پر سلام کے لیے حاضر ہوتا تھا۔ تو آنے والے کے لیے یہ ممکن نہیں تھا کہ شہزادوں کی چوکھٹ پر نہ جائے۔

ٹھیک ہے نا۔ یعنی جو بھی رسولؐ کی ملاقات کو آیا۔ وہ شہزادوں سے ملاقات ضرور کرتا تھا۔ شہزادوں کی چوکھٹ پر ضرور آیا کرتا تھا۔ تو یہ جو پیشین گوئی ہے نا۔ یہ حالات کو دیکھ کر نہیں ہے۔ بھی! بہت نازک مرحلہ فکر ہے اور اسی نازک مرحلہ فکر پر روک کر اپنے سننے والوں کو آگے لے جاؤں گا۔ یعنی اگر یہ ہوتا کہ حسینؐ مستقبل میں امام ہیں گے۔ اور حسینؐ پوری کائنات کی قیادت اپنے ہاتھوں میں لے لیں گے۔ تو یہ حالات کو دیکھ کر پیشین گوئی ہوتی ہے۔

اب یہ کیسے ممکن تھا؟ کہ آج کا سلام کرنے والا مسلمان۔ کل تھیوں کو آگ لگائے گا۔ سمجھ رہے ہو تا بات کو! ذرا! میں تمہیدی مرحلوں میں اپنے سننے والوں کو روکنا چاہ رہا ہوں۔ کہ یہ روایت واضح ہو جائے۔ تو پھر میں آگے بڑھ جاؤں۔ یہ قلوب موشین کی گرمی ہے۔ جو تھیں فرش عزاء پر کھیچ کر لائی۔

اور سنوا موسم عزا قلیل ہے۔ یہ فصل عزا طویل ہے۔ اس فصل عزا کو ضائع نہ ہونے دینا حسینؐ کا نانا بڑا کریم تھا۔ حسینؐ بڑا تھی ہے۔ حسینؐ کا باپ بہت بڑا تھی ہے۔ حسینؐ کی ماں بہت بڑی تھی خاتون ہے۔ تو اس فصل عزا کو ضائع نہ ہونے دینا۔ مانگو جو مانگنا ہے۔

میں کس طرح، کیسے اپنے سننے والوں کی خدمت میں عرض کروں؟ کچھ مسائل ہیں۔ اور ان مسائل کو اپنے سننے والوں کی خدمت میں ہدیہ کرنا ہے۔ مانگو! حسینؑ کے ننانے سے، مانگو حسینؑ کی ماں سے مانگو، حسینؑ کے باپ سے مانگو، حسینؑ کے بھائی سے مانگو، حسینؑ سے مانگو۔ راہب آیا! بھگی سننا! راہب آیا حسینؑ، رسولؐ کی گود میں بیٹھے ہیں۔ پچھے ہے بیٹھا ہوا ہے۔ راہب آیا۔ اور عرض کی اللہ کے رسولؐ سب کچھ ہے۔ میرے پاس بیٹھا نہیں ہے۔ اللہ کے رسولؐ آپ ایک بیٹا دے دیں۔

یعنی کمال کی بات ہے جہاں سننے والوں کو لے کر آگیا ہوں، عیسائی راہب آیا۔ اللہ کے رسولؐ میرے پاس سب کچھ ہے بیٹا نہیں ہے۔ مجھے ایک بیٹا دے دیں۔ ایک مرتبہ رسولؐ نے اس راہب کی بیٹائی دیکھی اور دیکھ کر کہنے لگے کہ تیری تقدیر میں بیٹا نہیں ہے۔ جیسے ہی زبان مطہر ہے یہ جملہ نکلا کہ تیری تقدیر میں بیٹا نہیں ہے۔ گود میں بیٹھا ہوا بیٹا بولا۔ ننانا میں نے اسے ایک بیٹا دیا۔

کن رہے ہو یہ جملہ۔ جیؑ نے ماتھا دیکھا عیسائی راہب کا اور فرمانے لگے تیری تقدیر میں بیٹا نہیں ہے۔ گود کا بیٹا بولا ننانا میں نے اسے ایک بیٹا دیا۔ بڑی ذمے داری سے روایت کی ذمہ داری میں قبول کرتا ہوں پیغمبرؐ نے کہا حسینؑ اس کی تقدیر میں بیٹا نہیں ہے۔ کہانانانا میں نے دو بیٹے دیے۔ کہا حسینؑ یہ کر کیا رہے ہو۔ اس کی تقدیر میں بیٹا نہیں ہے۔ کہانانانا میں نے تین بیٹے دیے۔

بھی کن رہے ہونا! عیسائی راہب نے مانگا تھا ننانا سے۔ ملے نوا سے سے۔ ہوتے ہوتے بات سات بیٹوں تک گئی اچھا نانا کہتا رہا کہ حسینؑ اس کے مقدر میں بیٹا نہیں ہے اور نواسہ بیٹے دیتا رہا۔ سات بیٹے دیے۔ رکے رہو اب تم سوچو گے نا۔ کہ بھی نانا کہہ رہا کہ راہب کی تقدیر میں بیٹا نہیں ہے۔ سوچو گے نا۔ ذرا اس طریقے سے سنو۔ جس طریقے سے آج میں بول رہا ہوں اور نواسہ کہہ رہا کہ میں نے ایک بیٹا دیا وہ بیٹے دیے تیری بیٹا دیا چو تھا بیٹا دیا یہ مسئلہ کیا ہے؟

تو سنو سورہ انعام قرآن مجید کا چھٹا سورہ ہے اور اس سورہ کی دوسری آیت جا کر

وکیلہ لینا۔

**هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلَهُ وَأَجَلٌ مُسَمَّى  
عِنْدَهُ ثُمَّ أَتُنْتُمْ تَمَرُّونَ** (سورہ النّعام آیت ۲)

میں نے پوری آیت نہیں پڑھی۔ اللہ نے تمہیں گلی مٹی سے بنایا ہے اور گلی مٹی سے بنانے کے بعد اللہ نے تمہاری موت کا ایک وقت معین کیا ہے۔ ”قَضَى  
أَجَلًا“ موت کا ایک وقت معین کیا ہے۔ پھر بھی تم شک کر رہے ہو۔

”وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ“ اور موت کا ایک اور بھی وقت ہے۔ جو فقط اس کے علم میں ہے کسی اور کے علم میں نہیں ہے۔ توجہ ہے ترجمہ پر یعنی ہر انسان کی موت کے دو وقت ہیں۔ ایک وہ جو فرشتوں کو بتا دیا۔ ایک وہ جو فقط اس کے علم میں ہے۔ کسی اور کے علم میں نہیں ہے۔ تو اگر دو وقت ہوں گے موت کے تو پھر یہدائش کے بھی تو دو ہی وقت ہوں گے نا؟ تو جو رکھنا۔ توجہ رکھنا۔ ابھی تو میں منزل تمہید میں ہوں اور منزل تمہید کو بہت زیادہ طویل نہیں کروں گا۔ لیکن یہ بات تم تک پہنچ جائے کہ دو وقت ہیں موت کے ایک فرشتوں کو بتا دیا ایک اللہ کے اپنے علم میں ہے اور اگر اب بھی نہ مانو تو کیا قرآن کی وہ آیت بھول گئے۔

**يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ حَوْلَهُ عِنْدَهُ أَمْ الْكِتَابِ** (سورہ الرعد آیت ۳۹)

اللہ جس حکم کو چاہے مٹا دے اور اس کی جگہ دوسرا حکم رکھ دے۔ ”عِنْدَهُ أَمْ الْكِتَابِ“ اصل کتاب تو اس کے پاس ہے تو اللہ مٹاتا بھی ہے لکھتا بھی ہے۔ اگر یہ بات پہنچ گئی میرے سنتے والوں تک تو یہیں تو مجھے لانا تھا آج کے مرحلہ فکر تک۔ کہ دو علم ہیں۔ ایک جو بتلایا دوسرا جو مٹایا پھر بتلایا۔

بھی! سنتے جانا بھی تو میں روک رہا ہوں نا تمہید میں، اور یہ تمہید کام آجائے گی۔ کسی مرحلے پر۔ اگر میرے سنتے والے میرے ساتھ چلے۔ تو دو علم ہیں اللہ کے۔ ایک وہ جو اس نے لوح محفوظ میں لکھ دیا۔ یہ ایک علم۔ اور پھر، اسے مٹا کر دوسرا اللہ

دیا۔ یہ دوسرا علم۔ تواب یہ کیسے پتا چلے۔ کہ اللہ نبیوں کو جو علم دیتا ہے وہ علم حقی ہے یا علم مشروطی ہے۔

بھی توجہ رہے توجہ رہے!۔ دو قسم کے علم ہو گئے اللہ کے۔ ایک حقی علم ہے۔ اس وقت تو مرنا ہی ہے جو حقی علم ہے۔ اور اس وقت مل جانا ہے جو مشروط علم ہے۔ تو پوچھو گے تاکہ یہ میں نے کہاں سے کہہ دیا۔ تو یہا مشہور واقعہ ہے اس منبر سے ۱۲۔ ۱۳ سال قبل اس واقعہ کو دہرا لیا تھا۔ تو اس لیے تمہارے سامنے آج دہرا رہا ہوں کہ یہ واقعہ حضرت داؤد علیہ السلام حضرت عیسیٰ دونوں سے منسوب ہے۔

ایک لکڑاہارا پس سر پر لکڑی کا گھٹر لیے ہوئے جا رہا تھا۔ عیسیٰ یا داؤد کی نگاہ پڑی اور انہوں نے کہا کہ یہ آج رات تک مر جائے گا۔ اگر خدا نے چاہا تو یہ آج رات تک مر جائے گا، اب وہ لوگ، جنہوں نے اس جملے کو سانبی کی زبان سے کہ آج رات مر جائے گا وہ اس سراغ میں لگ گئے کہ دیکھیں مرتا ہے یا نہیں۔ یہ ہے ایمان بالغوت۔ یہ تھانیوت پر ان کا ایمان کہ سراغ میں لگ گئے۔

بھی جب نبی نے کہہ دیا کہ اگر خدا نے چاہا تو یہ مر جائے گا تو مان لو! بھی ضرورت کیا ہے کہ سراغ میں لگ جاؤ لیکن لگے دیکھنے کہ وہ مرا یا نہیں۔ صحیح کو آئے۔ یا نبی اللہ اور لکڑاہار کہ جس کے لئے فرمایا تھا کہ خدا نے چاہا تو یہ مر جائے گا۔ وہ تو زندہ ہے۔ نبی نے کہا بلاؤ آیا۔ کہا کہ تو نے جو سر پر گھٹا اٹھایا ہوا تھا۔ وہ گھٹا کہاں ہے کہا کہ یا نبی اللہ میں نے ابھی اسے کھولا نہیں۔ نبی نے کہا اسے میرے سامنے کھولو۔ اس نے کھولا۔ تو تاریخ انبیاء کا واقعہ ہے۔ اس میں سے ایک ناگ سر کتا ہوا نکلا اور چلا گیا۔

سن لیا تم نے واقعہ۔ بھی اعجیب بات ہے؟ نبی نے پوچھا۔ کہ اے شخص توجہ اپنے گھر واپس آیا تھا۔ تو تو نے اس وقت سے لے کر اب تک کوئی کام کیا کوئی نیا کام کیا۔ کہا کہ یا نبی اللہ! ایک غریب آگیا تھا اسے صدقہ دیا تھا۔

بھی سنتے جاؤ! ایک غریب آگیا تھا اسے صدقہ دے دیا۔ کہا صدقہ نے بلا تال

دی۔ صدقے نے موت ٹال دی۔ بھی چند روپے دے دیے۔ موت ٹل گئی یا نہیں؟ توجہ! توجہ رہے۔ تو یہ وہ موت ہے جو ٹل جاتی ہے۔ لیکن جب آخری وقت آ جاتا ہے حتی۔ یہ ہے علم مشروط، شرط کے ساتھ۔ تو یہ موت ٹل سکتی ہے، اور جو آخری وقت ہو حتی وہ ٹلتا نہیں ہے۔

اللہ! اپنے محبوب بندوں کو، علم حتی بھی دیتا ہے۔ اور علم مشروط بھی دیتا ہے۔ میں چاہ رہا ہوں کہ میرے محترم سننے والے کہیں پہنچ جائیں اور وہیں پہنچانا مقصود ہے۔ پھر سننا۔ نوجوان دوستوں کو متوجہ کر رہا ہوں۔ اللہ! کبھی علم دیتا ہے۔ جو یقیناً ہو گا۔ کبھی مشروط علم دیتا ہے۔ اگر اللہ نے چاہا تو ہو گا۔ اگر اللہ نے نہ چاہا تو نہیں ہو گا۔ اب کیسے پتا چلے کہ نبی جو کہہ رہا ہے۔ وہ علم حتی ہے یا علم مشروط ہے۔

تو نبی کے جملے کو دیکھ لو۔ اگر ان شاء اللہ سے کہے۔ تو مشروط ہے چاہے ہو۔ چلتے رہو چلتے رہو میرے ساتھ میرے ساتھ چلتے رہو اس لیے کہ چاہ رہا ہوں کہ ذرا سطح عمومی سے بلند بات ہدیہ کروں اور پھر آگے جاؤں مگر بھی توجہ رہے۔

اگر نبی نے کوئی جملہ کہا تو ہم کیسے معلوم کریں کہ حتی بات ہے یا شرطیہ بات ہے۔ تو اگر ان شاء اللہ سے کہے۔ تو شرطیہ ہے شاید ہو۔ یا شاید نہ ہو۔ اگر اللہ چاہے گا تو ہو گا نہیں چاہے گا تو نہیں ہو گا۔ اور اگر اس نے کہہ دیا کہ یہ ہو کے رہے گا یہ ہو کے رہے گا تو پھر یہ علم حتی ہے۔ بھی توجہ رہے۔ ذوالعشیرہ کی دعوت میں، میرے نبی نے یہ نہیں کہا کہ جو میری مدد کرے گا ان شاء اللہ خلافت دوں گا۔ نہیں حتی دوں گا۔ صلوات!

بات پہنچ رہی ہے میرے محترم سننے والوں تک۔ بھی توجہ رہے جو میری مدد کرے گا۔ اسے میں خلافت دوں گا۔ ان شاء اللہ دوں گا نہیں! یعنی خلافت مدد کرنے والے کی حتی ہے۔ جاؤ جتنی کتابیں ملیں حدیث کی۔ مسلمان علماء کی لکھی ہوئی کتابیں۔ جتنی بھی ہیں ان سب میں دیکھ لینا۔ نبی نے فرمایا میرے بعد، میرے بارہ خلیفہ ہوں

گے۔ ان شاء اللہ نہیں ہے۔ صلوٰات!

عجیب بات ہے اجو میری مدد کرے گا اسے خلافت دوں گا۔ ان شاء اللہ نہیں ہے۔ میرے بعد بارہ امام ہوں گے۔ بازہ خلیفہ ہوں گے۔ جاؤ بخاری شریف میں دیکھو، صحیح مسلم شریف میں دیکھو۔ روایت ہے یا نہیں۔ کنز العمال میں دیکھو، ملا علی تحقیقی کی کتاب میں دیکھو۔

میرے بعد بازہ، خلیفہ ہوں گے۔ ان شاء اللہ ہوں گے۔ نہیں، بارہ کا آنا حتمی ہے۔ مہدیؑ ظہور کرے گا ان شاء اللہ نہیں۔ ظہور مہدی حتمی ہے۔ عیسیؑ نازل ہوں گے ان شاء اللہ نہیں۔ نزول عیسیؑ حتمی ہے۔ اور اب میرے نبیؑ نے آواز دی کل میں یقیناً خیبر میں علم دوں گا ان شاء اللہ۔ نہیں حتمی دوں گا۔

بھی اب جملہ آگیا ہے۔ تو سنتے جاؤ۔ اب رکنا نہیں مجھے۔ پھر راہب کے واقعہ کی طرف جانا ہے۔ لاعطین رایت غداً رجلاً کراراً غیر فرار میں کل علم عطا کروں گا۔ کل میں علم عطا کروں گا ان شاء اللہ نہیں۔ تو علم کا ملنا حتمی ہے؟ اب ساری دنیا بھی زور لگائے تو یہ علم علیؑ کے علاوہ کسی نجس ہاتھ میں نہیں جا سکتا۔

صلوات۔

لاعطین رایت غدار جلا کراراً غیر فرار کل میں علم عطا کروں گا۔ تو اب میں نے کبھی کوئی آیت پڑھی تھی۔ لیکن استدلال لیتے جاؤ۔ قیامت تک اس استدلال کو یاد رکھنا ”لاعطین“ میں عطا کروں گا۔ ہے نا آیت ”انَا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ“ ہم نے کوثر عطا کر دیا۔ ہم نے کوثر دیا نہیں ہے۔ عطا کر دیا۔ عطا کر دیا ہم نے کوثر عطا کیا۔

توجہ رہے اچھا۔ تو وہاں کیا کہا سورہ والضحی میں ”وَ لَسَوْفَ يُعَطِّيْكَ رَبُّكَ فَتَرَضَّعِ“ حسیب ہم تجھے اتنا عطا کریں گے۔ کہ تو راضی ہو جائے گا۔ عطا عطا دیا نہیں۔ میں نے بڑا فرق بتایا ہے مختلف تقریروں میں اور آج ایک فرق بتا کے پھر آگے بڑھوں گا۔ یہ فرق لینے جانا مجھ سے۔

بھی عجیب بات یہ کہ عطا دے دیا۔ عطا کر دیا۔ فرق کیا ہے؟ سلمان نے دعا مانگی۔ پروردگار مجھے ایسی حکومت دے دے۔ جو میرے بعد کسی اور کو نہ ملے۔ جواب جانتے ہو کیا ہے قرآن میں؟

بھی کمال کی بات ہے رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي (سورہ ص آیت ۳۵)۔ پروردگار مجھے ایسی حکومت دے دے ایسا ملک دے دے جو میرے بعد کسی اور کو نہ ملے۔ جواب آیا قرآن میں۔ هذَا عَطَاؤُنَا فَأَمْنِنْ أَوْ امْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابٍ (سورہ ص آیت ۳۹) (سلمان) ہم نے تمہیں حکومت دے دی چاہے رکھو۔ چاہے بانٹ دو۔ ہم نے حکومت دے دی۔ چاہے رکھو چاہے بانٹ دو۔ اب یہ تمہاری ملکیت ہے ہم پوچھیں گے نہیں۔ تو عطا، پانے والے کی ملکیت بن جاتی۔

بھی توجہ رہے۔ توجہ رہے۔ عطا پانے والے کی ملکیت بن جاتی ہے۔ اسی لیے رسول نے کل تک علم عطا نہیں کیا تھا۔ دیتا چاہو اپس لیا۔ اور اب جس کے ہاتھ میں جا رہا ہے۔ اسے عطا ہو رہا ہے۔ اب علم ہے علی کی ملکیت اب قیامت تک علی والوں کے گھروں پر لہراتا نظر آئے گا۔

کن رہے ہونا! اس رہے ہونا بھی عجیب مرحلہ فکر ہے۔ میرے نبی نے ماتھا دیکھ کر کہا۔ تیری تقدیر میں بیٹھے نہیں ہیں۔ اور وہ جو گود میں بیٹھا ہوا ہے نواسہ۔ کہہ رہا ہے ایک بیٹا دیا، دوسرا دیا۔ تیسرا دیا۔ چوتھا دیا۔ پانچواں دیا۔ تو تم نے دیکھا نبی کہہ رہے ہیں نہیں ہے۔ نواسہ کہہ رہا ہے میں نے دے دیا۔ یہ ہوا کیا؟ نبی کہہ رہا تھا تقدیر مشروط سے۔ نواسہ کہہ رہا تھا علم حتمی سے۔ پہنچ گئی بات، پہنچ گئی بات۔

بھی دیکھو! میں اس مرحلہ کو اس سے زیادہ آسان نہیں کر سکتا تھا۔ نبی نے آواز دی علم مشروط سے۔ حسین بولا علم حتمی سے۔ بھی توجہ رہے توجہ رہے۔ حسین نے علم حتمی سے جواب دیا کہ اگر یہ مانگے گا۔ میرے ہاتھ سے مانگے گا۔ جب تا انکا کار کرے گا۔ تو پھر میں وسیلہ بن کر اسے دے دوں گا۔

بھی سمجھ میں آگئی ناپات! تو یا رسول اللہ! یا رسول اللہ! جب تھا اس کی تقدیر میں شرطیہ ہی صحیح۔ تو آپ ہی دیتے۔ کہا نہیں۔ اپنی گود میں حسین کے لئے غدریہ بنا رہا ہوں۔ صلوات۔

پہنچ رہی ہیں نا۔ پہنچ رہی ہیں باتیں۔ بھی سننا، سننا خدا کی قسم سننا۔ اچھا تو سات بیٹھے دیئے۔ سات بیٹھے دے دیئے۔ ایک دیا۔ دو دیا۔ تین دیا۔ چوتھا دیا۔ پانچواں دیا۔ چھٹا دیا۔ ساتواں دیا۔ کہا بیٹھے بس۔ اچھا تو یہ علم حقی کی بات آگئی۔ پیغمبر نے کہا بیٹھے بس۔ عیسائی راہب نے حسین کا چہرہ دیکھا اور کہنے لگا۔ آپ کسی دن میرے گھر زحمت فرمائے گا۔ عجیب جملہ ہے تاریخ کا۔ آپ کسی دن میرے گھر زحمت فرمائے گا۔ دیکھوا بھی تو وعدہ ہے۔ ہے نا! بھی وعدہ ہے کہ تجھے سات بیٹھے دیئے۔ ابھی دیئے تو نہیں نا۔ وعدہ ہے لیکن عیسائی تھا۔ چہرہ دیکھ کر پہچان گیا۔ ہم ہوتے تو شاید مجرمہ دیکھ کر بھی نہ پہچان پاتے۔

فرزند رسول آپ کسی دن میرے گھر آئیے گا۔ پنج نے نانا کی گود سے آواز دی کہ ہاں میں وعدہ کرتا ہوں کہ ایک دن تیرے گھر آؤں گا۔ نبی گزر گئے۔ سیدہ گزر گئیں۔ دیکھو یہ ہماری فصل عزاء ہے۔ علیؑ اس دنیا سے گئے۔ حسن بھی گئے۔ کربلا ہو گئی اور اب قیدیوں کا لٹا ہوا قافلہ چلا تھہارے سننے کے لئے یہ جملے پیش کر رہا ہوں۔ قیدیوں کا لٹا ہوا قافلہ چلا۔ چلتے چلتے ایک عیسائی کے دیر کے قریب یہ قافلہ پہنچا۔ فوج یزید نے بھی بیویوں کو عیسائی کے دیر کی چھاؤں میں بیٹھنے کی اجازت دے دی۔ بیویاں بیمار امامؑ کے ساتھ چھاؤں میں بیٹھ گئیں۔ اور وہ نیزے جن کی انبوں پر سر بند ہے ہوئے تھے۔ انہیں دیوار سے لگا کر کھڑا کر دیا گیا۔

بھی سنتے جاؤ خدا کی قسم۔ سنتے جاؤ۔ سورج ڈوبا۔ بیویوں نے نمازیں پڑھیں۔ بیمار نے نمازیں پڑھیں۔ آدمی رات کے قریب۔ دیکھو پورا سنا تا ہے۔ قیدیوں کے مجھے میں پورا سنا تا ہے۔ امام سجدہ شکر میں ہیں، بیویاں سکیاں تھے رہی ہیں کوئی جواب نہیں ہے۔ راوی کہتا ہے کہ اس لئے ہوئے قافلے کے جو قیدی بیٹھے ہوئے تھے نا۔ ان

میں سے صرف ایک آواز بلند تھی کسی بچی کی آواز وَا ابْتَاهٗ وَاحْسِنَا وَ ابْتَاهٗ وَاحْسِنَا! میرا بابا میرا حسین بس یہ آوازیں بلند تھیں۔

بچی سننا، سننا تمہیں کہیں لے جانا چاہ رہا ہوں۔ میرا بابا میرا حسین۔ وہ جو عیسائی تھا ناراہب اپنے دیر کے اندر وہ سورہ تھا۔ اس کی زوجہ نے اُسے اٹھایا اور کہاں باہر جو قیدی بیٹھے ہوئے ہیں۔ ان میں سے کوئی حسین کا نام لے لے کر رہا ہے۔ تو جیسے ہی وہ ”واہ حسینا“ کہتا ہے میرے دل میں خلجان پیدا ہوتا ہے۔ بچی سننا۔ اجر کم علی اللہ۔

میرے دل میں ایک خلجان پیدا ہوتا ہے۔ کہ حسین تو وہ ہے جس نے مجھے سات بیٹھے دیئے ہیں۔ اب کچھ سمجھ میں آئی بات۔ حسین تو وہ ہے جو مجھے سات بیٹوں کا دینے والا ہے۔ تو یہ جو بچی رورہی ہے نا۔ حسین کا نام لے کر مجھے پریشانی ہو رہی ہے۔ مجھے ہول ہو رہا ہے۔ کہیں میرے حسین کو پکھنہ ہو جائے۔ تو تم جاؤ اور انہیں منع کر کے آؤ۔ کہ جس کا جی چاہے نام لے لے۔ مگر میرے حسین کا نام نہ لے۔ اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

راہب باہر آیا اور باہر آنے کے بعد شہزادی زینت کے پاس آیا اور کہا بی بی ٹھیک ہے تم دیر کے کنارے رو۔ اور مجھے تمہارے رونے پر کوئی اعتراض نہیں ہے۔ لیکن تمہارے پچوں میں سے کوئی بچہ حسین کا نام لے کر رہا ہے اور حسین کا ہم یہ احسان ہے۔ یہ جو سات بیٹے جو ان ہیں نا میرے پاس یہ حسین کے دیے ہوئے ہیں تو دیکھو حسین کا نام لے کر گریہ نہ کرو۔ کہا راہب جااب یہ بچی حسین کا نام لے کر نہیں روئے گی۔

رو رہے ہو۔ تم خوش قسمت ہوئا۔ تم خوش قسمت تو ہونا حسین کا نام لے کر رو رہے ہو۔ اچھا تواب یہ بچی حسین کا نام لے کر نہیں روئے گی۔ وعدہ کر لیا شہزادی زینت نے۔ راہب واپس چلا۔ راہب دیر میں داخل ہونا چاہتا تھا کہ کہیں سے آواز آئی کہ راہب میرا سلام قبول کر۔ اب جو راہب نے مڑ کر دیکھا ایک کٹے ہوئے سر

سے نور ساطع ہے۔ ایک چہرے سے نور ساطع ہے۔ راہب نے اس چہرے کو سلام کیا اور دوڑتا ہوا آیا خولی کے پاس۔

کہا کچھ دیر کے لیے یہ سر مجھے دے دے۔ بھی سنو گے نایہ جملہ۔ کچھ دیر کے لیے یہ سر دے دے۔ کہا نہیں میں نے تو عہد کیا ہے کہ میں یزید کے سامنے اسے کھولوں گا۔ تاکہ مجھے یزید سے انعام ملے۔ کہا کتنے انعام کی توقع ہے۔ کہا دس ہزار درہم۔ پوری ذمہ داری کے ساتھ یہ جملے عرض کر رہا ہوں۔

راہب گیا دوڑتا ہوا پوری دس ہزار درہم کی پوٹی اٹھا لایا۔ اور کہا یہ دس ہزار درہم لے لے۔ کچھ دیر کے لیے یہ سر دے دے خولی نے سر کھولا کچھ دیر کے لئے راہب کے ہاتھ میں دے دیا۔ راہب اس سر کو لیے ہوئے آیا۔ اپنی عبادت گاہ میں آیا اس جگہ میں آیا جہاں اس کا مصلا تھا۔ اس نے مصلے کے اوپر سر کو رکھا۔ کہا اتنا توبہ چل گیا کہ آپ اللہ کے کوئی محبوب ہیں۔ لیکن کچھ بتلا تو دیں کہ آپ ہیں کون؟ سر بے آواز آئی کہ راہب تو نے مجھے ہمیں پہچانا اور تو پہچان بھی نہیں سکتا۔ اس لیے کہ جب تو نے پہلی بار دیکھا تھا۔ تو میں اپنے نانا کی گود میں تھا۔

اجر کم علی اللہ! اجر کم علی اللہ! میں نے واقعاً اپنے محترم سنے والوں کو زحمت دی۔ اب میں پورا واقعہ کیا بیان کروں۔ لیکن جملے سنتے جاؤ اب یہ راہب اس سر سے باقیں کر رہا تھا۔ کہ بس ہاتھ فیضی نے آواز دی راہب آنکھوں کو جھکا لے۔ ھو آرہی ہیں۔ سارہ آرہی ہیں۔ بھیا آرہے ہیں۔ راہب، آنکھوں کو جھکا کر دوزانوں پیٹھ گیا۔ ھو آرہی ہیں۔ سارہ آرہی ہیں، ہا جو ہو آرہی ہیں۔ میریم آرہی ہیں۔ راہب دوزانوں ہو کر سر کو جھکا کر بیٹھا ہوا ہے۔ ایک مرتبہ آواز آئی۔ راہب آنکھوں کو بند کر لے اور کھڑا ہو جا۔ ارے حسین کی ماں فاطمہ زہرا آرہی ہیں۔

سن لیانا! سن لیا تم نے بھی نہیں لانا تھا۔ تم خوش قسمت ہو کہ آج کی طاقتیں تمہیں بڑھنے کی اجازت دیتی ہیں۔ تم خوش قسمت ہو کہ تمہیں تمام کی اجازت ہے۔ تم خوش قسمت ہو۔ کہ تمہیں حسین کا نام لینے کی اجازت ہے۔ وہ بچی جو اپنے باپ کا نام

لے کر رونہیں سکتی تھی۔ اس بچی کو اگر زگاہ میں رکھو تو بہت خوش قسمت ہو۔ اب میں پوچھنا چاہ رہا ہوں اپنے سارے مختارم سننے والوں سے۔ اتنے مصائب اتنے شوائد۔ اتنی پریشانیاں۔ بھوک پیاس۔ بھی حسینؑ بھی وہی کرتے جو ساری دنیا نے کیا۔ تو شاید یہ مصائب سامنے نہ آتے۔ بھی ساری دنیا نے کیا کیا؟ ساری دنیا نے یزیدؑ کے ہاتھ میں بیعت کر لی۔ تو یہی تو ہوانا۔

حسینؑ بھی وہی کر لیتے۔ تو نہ مصائب ہوتے نہ شرائد ہوتے۔ نہ پریشانیاں ہوتی۔ نہ مصیتیں ہوتی۔ نہ بھوک ہوتی نہ پیاس ہوتی۔ تو اتنا طے ہو گیا۔ کہ جو ساری دنیا نے کیا وہ میرے حسینؑ نے نہیں کیا۔ اور جو میرے حسینؑ نے کیا وہ ساری دنیا نے نہیں کیا۔ تو آج جو دین ہے اسے اکیلے میرے حسینؑ نے پچالا۔

دیکھو بہت نازک مرحلہ فکر ہے۔ جس نازک مرحلہ فکر پر اپنے سننے والوں کو روکنا چاہ رہا ہوں۔ آج جو دین ہے۔ آج جو فکر ہے۔ آج جو قرآن ہے۔ آج جو اسلام کا نام ہے۔ وہ اکیلے حسینؑ کے دم سے ہے۔ بھی نہیں میں روکنا چاہوں گا۔ اپنے سارے سننے والوں کو کہ ساری دنیا یزیدؑ کی بیعت کر لے حسینؑ نہیں کر سکتا۔ اس لیے کہ یہ ممکن نہیں ہے۔ یہ ممکن نہیں ہے۔ کیوں ممکن نہیں ہے اس لیے کہ حسینؑ ہے قرآن کریم اور یزیدؑ ہے انسانی معاشرہ۔ معاشرہ قرآن کی پیروی کر سکتا ہے۔ قرآن معاشرے کی پیروی نہیں کر سکتا۔

ہم اس مرحلے پر اپنے موضوع سے متصل ہوئے۔ عالمی معاشرہ اور قرآن حکیم۔ میں نے اس موضوع کو آگے بڑھانے کے لیے سورہ علق کا انتخاب کیا۔ سورہ علق پہلی وحی ہے۔ پہلی وحی پیغمبر اکرمؐ پر غار حرام میں نازل ہوئی اس کی پانچ آیتیں۔ میں نے سر نامہ کلام میں اس سورہ کی سات آیتیں پانچ پہلی وحی اور دو اس کے بعد کی اپنے مختارم سننے والوں کی خدمت میں ہدیہ کیں۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ۝ اقْرَا۝ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ۝ حَسِيبٌ پڑھو اپنے رب کے نام سے جس نے خلق کیا ہے۔ خلق الانسان من

علق ۰ تمہارے رب نے انسان کو جنم ہوئے خون سے خلق کیا۔ حبیب پڑھو اپنے رب کے نام سے جس نے خلق کیا۔ بھی پڑھا لکھا مجع میرے سامنے ہے۔  
پہلی وحی ہے۔ پہلی وحی ہے۔ حکم کیا ہے۔ پڑھو اپنے رب کے نام سے۔ میرا محمد مژکر نہیں پوچھتا کہ یہ رب ہے کون؟ میرا نبی مژکر نہیں پوچھتا۔ بھی اگر مجھ سے پہلی مرتبہ بات کریں۔ اور کہیں پڑھو اپنے رب کے نام سے تو میں پوچھوں گا۔ مژکر میرا رب ہے کون؟ بھی ذرا رب تو بتلا دو۔ رسول کو پہلی مرتبہ بتلایا گیا کہ اپنے رب کے نام سے پڑھو اور رسول نے مژکر نہیں پوچھا یہ ہے کون؟ یعنی رسول آنے سے پہلے رب کو ماننا بھی تھا جانتا بھی تھا۔ پہنچ رہی ہے بات، پہنچ رہی ہے بات۔

میں آگے تشریح کروں گا۔ کہ تمہارے معاشرے کی بیانیں کیا ہیں؟ اور ظاہر ہے تمہارے شہر کے معاشرے کی بات نہیں کر رہا ہوں۔ میں تو اس گلوبل فہرست میں جو معاشرہ پیا جاتا ہے۔ اس پوری زمین پر جو معاشرہ پیا جاتا ہے اس معاشرہ کی بات کر رہا ہوں **الذی علم بالقلم** جس نے قلم سے لکھنا سکھلایا۔ اور انسان کو سب کچھ سکھلادیا جو انسان نہیں جانتا تھا۔

**کلا ان الانسان لیطفی** عجیب بات ہے دیکھو قرآن ہے عجیب بات ہے دیکھو انسان بڑی سرکشی کرنے والی مخلوق ہے۔ انسان بڑی سرکشی کرتا ہے۔ ان راہ استغفی جب وہ محسوس کرتا ہے کہ ہم مستغفی ہو گئے اور ہم کسی کے محتاج نہیں رہے۔ تو سرکشی پر آمادہ ہو جاتا ہے۔

بھی عجیب بات ہے انسان سرکش اس وقت بنتا ہے۔ جب محسوس کرتا ہے کہ ہم تو غنی ہو گئے۔ تو غنی ہونا کوئی اچھی بات نہیں ہے۔ غنی ہو جانا، مستغفی ہو جانا، بے نیاز ہو جانا۔ حاجت مند نہ رہنا۔ اچھی بات نہیں ہے۔ اس کے بعد آواز دی کتنے ہی غنی ہو جاؤ۔ کتنی ہی بڑی طاقت کیوں نہ بن جاؤ۔ ”**ان الی ربک الرجعی**“ تمہیں واپسی تورب ہی کی بارگاہ میں جانا ہے۔

رکے رہو۔ اس لیے کہ اب دامن وقت میں زیادہ گنجائش بھی نہیں ہے۔ لیکن

یہاں روکوں گا اپنے سننے والوں کو۔ بھی ان آیات میں انسان کے سفر پر گفتگو ہے۔ انسان کی زندگی پر یہ تمہیدیں ہیں۔ انسان کی زندگی مسلسل تگ و دو ہے۔ انسان کی زندگی مسلسل تگ و تازو تلاش ہے۔ انسان کی زندگی مسلسل سفر میں ہے۔

تم سمجھو میری بات کو۔ ابھی سمجھو، دیکھو؟ اگر انسان سفر نہ کر رہا ہوتا۔ تو جو پچھہ جتنا بڑا پیدا ہوا تھا۔ دو برس بعد بھی اتنا ہی بڑا ہوتا۔ پہنچ گئی بات، پہنچ گئی بات۔ میرے محترم سننے والوں تک۔ تو انسان مسلسل سفر میں ہے۔ تم پیشے ہوئے ہو مگر سفر کر رہے ہو۔ پہچانو کہ بھی یہ پیشے ہوئے ہو سفر کیسے۔ اچھا تو بتاؤ سفر کے معنی کیا ہوتے ہیں؟ ”سفر کے معنی حالت بدل جائے۔“ بھی آج اس زمین پر تھے۔ کل اس زمین پر ہیں۔ حالت بدل گئی بھی ہی ہے ناسفر آج مٹی میں پیشے ہوئے تھے۔ کل پلین (چہار) میں پیشیں ہوئے ہیں۔ حالت بدل گئی۔ اسی کا نام ہے سفر۔ سفر کے معنی ہیں حالت بدل جائے۔ تو تم اس وقت پیشے ہوئے ہو مگر سفر کر رہے ہو۔ اس لیے کہ جب آئے تھے تو وہ ثواب تمہارے پاس تھا جو ملک کے بعد ملے گا؟ یہی ہے نا۔ عجیب بات ہے۔

ستے جاؤ! ستے جاؤ! اس لیے کہ سلسلہ فکر معین ہے۔ عجیب مرحلہ ہے۔ کہ ہر انسان قبر میں ہے۔ تم سمجھتے ہو کہ ایک جگہ سے دوسری جگہ چلا جانا یہ سفر ہے۔ لیکن جب قرآن کی تاریخیں اٹھا کر دیکھو گے۔ تو تمہیں پتا چلے گا۔ کہ ایک زمانے سے دوسرے زمانے میں داخل ہو جانا یہ بھی سفر ہے۔

تو ہر انسان، ہر انسان۔ ہر انسان مسلسل سفر میں ہے۔ زمانے میں بھی سفر کر رہا ہے۔ زمین پر بھی سفر کر رہا ہے اور اب عالمی معاشرے نے آواز دی۔

وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَا تَنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهِلُّكُنَا إِلَّا الْدُّهْرُ۔

(سورہ جاثیہ آیت ۲۲)

خدا کی قسم یہ آیت ہدیہ کر رہا ہوں دیکھو عالمی معاشرہ، گلوبل کا معاشرہ ہے نا۔ پوری دنیا کا معاشرہ۔ کس طریقے سے قرآن مجید نے اس کے قول کو نقل کیا ہے۔

”مَاهِيَّا لَا حَيَا تُنَا الدُّنْيَا“ یہ بڑی بڑی طاقتون والے۔ یہ بڑے بڑے لوگ۔ یہ کہتے ہیں مَاهِيَّا لَا حَيَا تُنَا الدُّنْيَا۔ کوئی آخرت نہیں ہے۔ کوئی حیات بعد الموت نہیں ہے۔ کوئی بروزخ نہیں ہے کچھ نہیں ہے۔

”مَاهِيَّا لَا حَيَا تُنَا الدُّنْيَا“ بس یہی دنیا کی زندگی ہے۔ بس یہی دنیا کی زندگی ہے۔ ”نَمُوتُ وَنَعِيَا“ مرتے ہیں، پیدا ہوتے ہیں، مر جاتے ہیں۔ مرتا جینا۔ جینا مرتا اور آنا جانا جو کچھ بھی ہے جو کچھ بھی ہے اسی دنیا میں ہے۔ ”وَمَا يُهَلِّكُنَا إِلَّا الذَّهَرُ“ اور ہمیں زمانہ ہلاک کرتا ہے زمانہ گزرتا جاتا ہے۔ اور ہم ہلاک ہوتے جاتے ہیں۔

تو یہ ہے عالمی معاشرے کا فلسفہ کہ حیات بعد الموت کچھ نہیں۔ بروزخ کچھ نہیں۔ حشر کچھ نہیں۔ قبر کے سوال و جواب کچھ نہیں جو ہے وہ اس دنیا میں ہے۔ جو ہے وہ اس دنیا میں ہے۔ میں آئے، پیدا ہوئے، رہے، مر گئے۔ تو پھر کوئی اور آجائے گا ہماری جگہ پر۔ یہ ہے عالمی معاشرہ کا فلسفہ۔

اور اب قرآن نے آواز دی۔ اقرا باسم ربک الذي خلق او اپنے اس رب کے نام سے پڑھو۔ جس نے خلق کیا۔ خلق الانسان من علق ۰ دیکھو تم سفر کر رہے ہو نا؟ رکے رہنا۔ رکے رہنا اس لیے کہ یہاں کچھ کہنا چاہ رہا ہوں اور دامن وقت میں زیادہ گنجائش نہیں ہے۔ تم سفر کر رہے ہو نا اگر سفر کر رہے ہو۔ تو سفر کے لیے ضروری ہے کہ ایک وہ مقام ہو جہاں سے چلے اور دوسرا وہ مقام ہو جہاں تک جائے۔ جہاں سے چلے وہ ہے آغاز، جہاں تک جائے وہ ہے اختتام سفر۔ یہ انجام سفر ہے۔ عالمی معاشرے نے کہا کوئی آغاز نہیں، کوئی اختتام نہیں۔

اور اب قرآن نے آواز دی۔ خلق الانسان من علق۔

ہم نے انسان کو مجھے ہوئے خون سے پیدا کیا۔ یہ ہے انسان کا آغاز۔

”أَنَّا لِي رَبِّ الرَّجْعَى“ کچھ بھی کرو دنیا میں، جھک مار کر اس کی بارگاہ میں جانا ہے۔ یہ ہے تمہارا النجام۔ بس لمحہ میرے دوستو میرے عزیزو آج تمہیدوں پر

ختم کر رہا ہوں۔ اور اب ظاہر ہے کہ کھل کر بات ہو گی۔ موضوعات کے اوپر زیادہ وضاحت کے ساتھ کچھ گفتگو کروں گا۔ لیکن روک رہا ہوں اس مرحلے پر۔ دیکھو بھی سنا ”ماہی الا حیاتنا الدنیا“ یہ ہماری دنیا کی زندگی۔ بس یہی ہے۔ عالمی معاشرہ کا فلسفہ دنیا کی زندگی بس یہی ہے۔ ”نموت و نحیاء“ پیدا ہوتے ہیں، مرتے ہیں۔ ”وما یهلكنا الا الذہر“۔ کیا ہے زمانہ ہے۔ زمانہ گزرتا رہتا ہے، ہم مر جاتے ہیں، یہ ہے عالمی معاشرے کا فلسفہ۔

اور اب قرآن حکیم کا فلسفہ خلق الانسان من علق۔ اللہ نے انسان کو جسے ہوئے خون سے پیدا کیا۔ توجہ رہے۔ یہ جو پیدا ہوا ہے نا۔ یہ جسے ہوئے خون سے اور جانا کہاں ہے؟ ان الی ربک الرجعی تمہیں پیٹ کر اللہ کی بارگاہ میں جانا ہے۔

بھی طے ہو گئی نابات۔ اب بھی بات ہے۔ بھی سنا۔ اور اس مرحلے پر کچھ جملے ہدیہ کروں گا۔ اور آج کی حد تک اپنے سنتے والوں سے اجازت لے لوں گا۔ یہ جسے ہوئے خون سے بننے والا۔ یہ جاہل بھی آیا کمزور بھی آیا۔ رکنا رکنا رکنا اس مرحلے پر اور میں دو آیتیں ہدیہ کروں گا اپنے سنتے والوں کو:

وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئَدَةَ لِعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ

(سورہ نحل آیت ۲۸)

اللہ نے تمہیں تمہاری ماوں کے پیٹ سے اس کیفیت میں باہر نکالا کہ تمہارے پاس فرہ برابر علم نہیں تھا۔ جاہل آئے۔ پھر آنکھیں دی کان دیئے دل دیا۔ تاکہ علم حاصل کرو۔ اللہ کی بارگاہ میں شکر ادا کرو۔ جاہل آئے۔ جسے ہوئے خون سے آئے ہونا۔ جاہل آئے۔ توجہ رہے۔ جسے ہوئے خون سے آئے ہو اس لیے جاہل آئے۔

اور پھر اسی قرآن نے آواز دی۔ ”وَخَلَقَ الْإِنْسَانَ ضَعِيفًا“ (سورہ نہر آیت ۲۸)۔ یہ بڑا کمزور ہے۔ یہ انسان بڑا کمزور ہے۔ پیدا ہوا چیوٹے نے کانٹ لیا۔ وہ

ہٹا نہیں سکتا جیوئے کو۔ ماں ہٹائے، باپ ہٹائے ٹھیک ہے سن لیا تو جو کمزور پیدا ہوا تھا وہ اتنا مضبوط بن گیا۔ کہ اس نے اپنی خلائی گاڑی چاند پر اتار دی۔

بس میرے دوستو! خدا کی قسم رکنا۔ جو کمزوری سے چلا تھا۔ کہاں سے چلا تھا۔ کمزوری سے چلا تھا۔ اس نے اپنی خلائی گاڑی چاند پر اتار دی۔ اس کے سیارے مرغی کے پیچے پہنچ گئے۔ اور دہاکے سیاروں کی تصویریں لے لے کر دنیا میں بھیج رہے ہیں۔ کمزور تھا کہاں پہنچا اور جو جاہل تھا۔ آغازِ جہالت میں اس نے ایتمِ بم بنا لیتے۔ اس نے میزائل بنالیتے۔ اس نے زمین و آسمان کی طنابیں کھینچ لیں۔ اس نے یونیورسٹیاں بنالیں۔ اس نے کتابیں لکھیں۔ اس نے علم کو فروغ دیا۔

بھی رکے رہنا۔ خدا کی قسم اس مرحلے کے لیے اپنے سارے سننے والوں کو زحمت دی تھی۔ اور اس مرحلے پر بات کو روک رہا ہوں اب دامن وقت میں نجاشی نہیں ہے۔ میں ہوں یا تم چلے ہیں جہالت سے کتنا علم لے لیا۔ اور چلے ہیں کمزوری سے کتنے طاقتوں بن گئے؟ ایک لمحے میں دنیا کے جن ملک سے چاہو بات کرو یہ تمہاری طاقت ہے۔ یہ تمہارا علم ہے۔

میں یہی تو بتانا چاہ رہا تھا۔ کہاں کی تصویریں۔ تم اپنے مجرے میں بیٹھے ہوئے دیکھ رہے ہو۔ یہ طاقت بھی ہے یہ علم بھی ہے۔ تو چلے تھے کمزوری سے کتنے طاقتوں ہو گئے۔ اور چلے تھے جہالت سے کتنے عالم ہو گئے۔ تو جو آغاز میں جاہل تھا۔ وہ اب کتنا عالم ہے؟ اور جو آغاز میں کمزور تھا وہ اب کتنا طاقتوں ہے؟ تم نے دیکھ لیا انسانی معاشرہ۔ تو اب جسے اللہ نے آغاز ہی میں عالم بنا لیا ہو؟

پہنچ گئی بات، پہنچ گئی۔ بھی تم چلے تھے جہالت سے کتنے عالم بن گئے تو جو آغاز سے عالم ہو کتنا بڑا عالم ہو گا۔ تم چلے تھے کمزوری سے کتنے طاقت ور بن گئے۔ تو جو آغاز ہی سے طاقت لے کر چلا ہو۔ کتنا طاقت ور ہو گا۔ اب تم پوچھو گے ناجھ سے کہ یہ آپ نے کیا کہہ دیا۔ کہ آغاز میں علم۔ آغاز میں طاقت۔ ارے اگر آغاز میں اگر عالم نہ ہوتا۔ تو ہتھیلیوں پر آکر قرآن نہ پڑھتا۔ صلوات۔

کیا کمال کی بات ہے! کیا کمال کی بات ہے! بھی اپنے سنتے والوں تک دوسری دلیل بھی پیش کروں گا۔ آغاز میں طاقت پوچھو گے ناکہ آغاز میں طاقت کہاں سے آگئی ہے آغاز کا علم تو سمجھ میں آجائے۔ اگر آغاز میں علم نہ ہوتا اور علم سے نہ چلا ہوتا۔ تو نبی کی ہتھیلوں پر نبی کے ہاتھوں میں آکر سورہ مومنوں کی تلاوت نہ کرتا۔ یعنی عجیب کمال ہو گیا! عجیب کمال ہو گیا! بھی قرآن نازل نہیں ہوا جب علی تیرہ برس کے ہو جائیں گے۔ جب غار حرام میں پہلی وحی آئے گی اور اس کے برسوں کے بعد سورہ مومنوں آئے گا۔ بھی توجہ رہے سورہ مومنوں لوح محفوظ میں ہے۔ علی میرے محمدؐ کے ہاتھوں پر آئے۔ اور میرے محمدؐ کی صورت دیکھی۔

کیا کمال کی بات ہے! تاریخ نویسوں نے یہ جملہ لکھا ہے۔ بھی سنو گے۔ کہ تین دن تک پیدا ہونے کے بعد علیؐ نے خانہ کعبہ کی چہار دیواری کے اندر آنکھیں نہیں کھولیں۔ ایک مرتبہ نبی آئے لاؤ چھی میری امانت دے دو۔ چھی میری امانت دے

۶۹۔

تاریخیں متفق ہیں۔ کہ ادھر علیؐ آغوش محمدؐ میں آئے اورہ آنکھیں کھولی۔ یعنی پہلی زیارت علیؐ نے روزے محمدؐ کی۔ بھی پہلی زیارت نبیؐ کے چہرے کی کی تھی۔ اب نبی اجر دیں تو کیا دیں؟ مسکرا کر کہنے لگے۔ نبیؐ مسکرا کر کہنے لگے۔ **بالنظر الیہ خصصتی بالعلم علیؐ تو نے نگاہ میرے ساتھ مخصوص کی میں نے اپنا علم تیرے ساتھ مخصوص کر دیا۔ صلوات۔**

بس۔ بس میرے دستو! میرے عزیزو! تقریر کو اس مرحلے پر روک رہا ہوں تو علیؐ کے ولادت پر۔ بھی توجہ رہے علیؐ کا سورہ مومنوں پڑھنا رسولؐ آئے اور رسولؐ نے کہا کہ یا علیؐ کچھ پڑھو۔ کہنے لگے یا رسول اللہ میں کیا پڑھوں۔ توریت سے پڑھوں۔ زبور سے پڑھوں۔ انجیل سے پڑھوں، قرآن سے پڑھوں؟ تاریخ سے تاریخ، پیغمبرؐ نے مسکرا کر کہا یا علیؐ قرآن سے کچھ پڑھ دو۔

اچھا تو کیا نعوذ باللہ، نعوذ باللہ علیؐ افضل ہو گے۔ رسولؐ نے تو پیدائش کے وقت

قرآن نہیں سنایا تھا۔ اور علیؑ نے پیدا ہوتے ہی قرآن سنادیا۔ بھی وہ تو محمد رسول اللہ کا شاگرد ہے نہ۔ علیؑ جس کا نام ہے۔ بھی اگر محمدؐ قرآن سنادیتے تو تصدیق کون کرتا کہ یہ قرآن ہے؟ اس لیے ایسے نے سنایا کہ صاحب قرآن تصدیق کرے۔ صلوات۔

بھی اگر میرا جبکی گود میں تلاوت کر دیتا تو مشرک بھی کہتے کہ نامعلوم کیا کہہ گیا ہے۔ ٹھیک ہے نا تو ایسے سے تلاوت کرواؤ گا کہ جو صاحب قرآن گواہی دے دے کہ یہ قرآن ہے۔

اور اب جاؤ تاریخیں متفق ہیں جن تاریخوں میں یہ لکھا کہ علیؑ نے رسول کی گود میں آکر تلاوت کی انہوں نے سورہ بھی میں (Mention) کیا ہے سورہ مومنون۔ اچھا تو اس قرآن میں سورہ منافقون بھی ہے۔ اچھا اس قرآن میں سورہ کافروں بھی ہے۔ یہ سورہ مومنون ہی کیوں مخصوص کیا؟ یا علیؑ پڑھنے کے لئے کوئی اور سورہ لے لیتے۔ کہا بھی میں ہوں مومنوں کا امیر۔ اب جو منافقوں کا امیر ہے وہ جانے۔ صلوات۔

تقریر تمام ہو گئی۔ دامن وقت میں گھائش نہیں ہے بس اب دو یا چار دقیقے۔ تم جہالت سے چلے علم تک آئے وہ چلا ہی علم سے۔ تم کمزوری سے چلے تم کمزوری سے طاقت تک آئے وہ چلا ہی طاقت سے ہے اب پوچھو گے تاکہ یہ میں نے کہاں سے کہہ دیا کہ علم والی بات تو ثابت ہو گئی کہ گود میں آکر قرآن پڑھ رہے ہیں یہ طاقت کہاں سے آگئی تو بھی تقریر کو مکمل کرنے لگا ہوں اگر علم سے نہ چلا ہوتا تو محمدؐ کی گود میں تلاوت نہ کرتا اور اگر طاقت سے نہ چلا ہوتا تو گھوارہ میں اڑھے کے دو گلکرے نہ کرتا۔ صلوات۔

میرے دوستو! میرے عزیزوا یہ پورا گھرانہ ہے بس سہیں لانا تھا اور آج گفتگو تمہیدی تھی اور میں نے تمہیں بڑی زحمت دی اور ظاہر ہے کہ باقیں ہیں میرے پاس۔ اور سخن ہائے گفتگی ہے میرے پاس اور وہ میں عرض بھی کر دیں گا۔ لیکن آج کی حد تک بات کو مکمل کرنے جا رہا ہوں۔

یہ پورا گھر انہ ایسا ہے جو علم سے چلا ہے۔ یہ پورا گھر انہ ایسا ہے جو طاقت سے چلا ہے۔ وہ جو کہتا تھا کہ کربلا کے میدان میں وہ بے طاقت نہیں تھا وہ جو جوان میٹے کا لاش اٹھا کر لارہا تھا وہ بے طاقت نہیں تھا چاہتا تو زین و آسمان کو الٹ کر رکھ دیتا، ٹھیک ہے نا اور وہ جو ۲۸ رب جب کو مدینہ چھوڑ رہا تھا وہ بے علم نہیں تھا سے سب کچھ معلوم تھا۔ سب کچھ معلوم تھا۔

بس دو جملے فقط دو جملے اس سے زیادہ زحمت مصائب نہیں دوں گا۔ اس لیے کہ زمانہ طویل ہے اور جس زمانے میں مصائب پڑھے جائیں گے۔ لیکن آج کی حد تک جو جملہ کہنا چاہ رہا ہوں وہ بات کو مکمل کرنے کے لئے ہے۔ جب حاکم مدینہ کے دربار میں حسینؑ کی آواز بلند ہوئی اور بنی ہاشم اس دربار میں داخل ہوئے ہیں تو حسینؑ نے عباسؑ کے کندھے پر ہاتھ رکھ کے یہی تو کہا تھا تاکہ بھیا عباس اب مدینہ رہنے کے قابل نہیں رہا۔ سفر کی تیاری کرو۔

بس میرے دوستو، میرے عزیزوا تقریر تمام ہو رہی ہے۔ بھیا مدینہ رہنے کے قابل نہیں رہا اب سفر کی تیاری کرو۔ دو مرتبہ حسینؑ نے یہ جملہ کہا ہے عباسؑ کے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کہا ہے، اور جب بیت الشرف میں داخل ہوئے ہیں دولت سرا میں تو بی بی زینبؓ دروازے پر کھڑی ہوئی تھی۔

کہا بھیا اکیا ٹھہری۔ کہا بھیں اب مدینہ رہنے کے قابل نہیں رہا۔ تم سفر کی تیاری کرو۔ ادھر عباسؑ مشغول ہوئے ادھر شہزادی زینبؓ مشغول ہوئی۔ بس۔ بس۔ میرے عزیزوا میرے دوستو! نصف شب کو آخری جملے سنو اور مجھے اجازت دے دو۔ راوی کہتا ہے۔ کہ حسینؑ این علیؑ بیت الشرف سے باہر آئے۔ بڑے اطمینان اور بڑے سکون کے ساتھ قبر مطہر رسولؐ پر پہنچ تو دونوں ہاتھ رکھوں کی قبر مطہر پر رکھے۔ اور کہا السلام علیک یا جدہ نانا آپ کو میرا سلام ہو۔ نانا آپ کو میرا سلام ہو۔ اور اس کے بعد کہا ناہخذنى اليك۔ نانا مجھے اپنے پاس بیالوں میں تقریر تمام ہو گئی۔

نانا۔ نانا مجھے اپنے پاس بلالو۔ یہ کہہ کر حسینؑ نے گریہ کیا۔ روتے روتے آنکھ  
لگ گئی اب مقل کا جملہ سنو گے؟ حسینؑ نے خواب میں دیکھا۔ نانا آئے سینے سے لگایا  
کہا حسینؑ میرے پاس آنے کی اتنی جلدی کیا ہے۔ تجھے اپنے رشتہ داروں میں دو  
عورتیں عزیز ہیں نا، بہنوں میں سب سے زیادہ عزیز زینبؓ ہے اور بھیوں میں سب  
سے زیادہ عزیز سکینہ ہے۔

تو حسینؑ ایک دن وہ آئے گا، جب سکینہ طمانچے کھائے گی۔ اور زینبؓ کے  
بازوؤں میں رہی باندھی جائے گی۔ بس۔ اجرکم علی اللہ۔

اوھر حسینؑ کی آنکھیں کھلی۔ کلمہ استرچ بیان کیا۔ انا للہ وانا الیہ  
راجعون۔ یہ کہہ کر، بس آخری جملہ ہے۔ بھائی کی قبر مطہر پر آئے۔ بھائی سے خدا  
حافظ ہوئے۔ اور اس کے بعد آئے ماں کی قبر پر اور دوڑتے ہوئے آئے۔

جملہ سنو گے؟ ماں میں آگیا۔ میری ماں میں آگیا۔ یہ کہتے ہوئے حسینؑ  
آئے۔ دونوں ہاتھ قبر پر رکھے۔ کہا السلام عليك يا اما۔ ماں آپ پر میرا  
سلام ہو۔

راوی کہتا ہے کہ قبر مطہر سے آواز ای۔ وعلیک السلام یا غریب الدیار۔ اے  
ماں کے پیاسے بچے، اے ماں کے پردیسی بچے۔ اے ماں کے یتیم بچے تجھے بھی ماں کا  
سلام پہنچے۔

وسيعلمون الذين ظلمواي متقلب يبتقلبون  
ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم ۰

## مجلس دوم

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ<sup>۱</sup> خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ<sup>۲</sup>  
 إِقْرَا وَدَبِّكَ الْأَكْرَمُ<sup>۳</sup> الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَنْ<sup>۴</sup> عَلَمَ الْإِنْسَانَ  
 مَا لَمْ يَعْلَمْ<sup>۵</sup> كُلَّذَا نَعْلَمُ<sup>۶</sup> إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَظْعَفُ<sup>۷</sup> أَمَّا سَرَّاهُ  
 إِنَّهُ شَفَعَتِي<sup>۸</sup> إِنَّمَا إِلَى رَبِّكَ الرُّجْلُ<sup>۹</sup>

عزیزان محترم سورہ علق جس کی ابتدائی آٹھ آیتوں کی تلاوت کا شرف حاصل کیا گیا۔ ترتیب نزول کے اعتبار سے۔ قرآن مجید کا پہلا سورہ ہے۔ پہلا سورہ، سورہ علق اور ترتیب نزول کے اعتبار سے آخری سورہ، سورہ نصر۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 إِنَّا جَاءَنَا رَبُّهُمْ اللَّهُ وَالْفَتْحُ مُحْكَمٌ<sup>۱</sup> وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي  
 دِيَنِ اللَّهِ أَفَوْجَأْجَأَ<sup>۲</sup> فَتَسْبِحُ<sup>۳</sup> يَرْحَمِنِي رَبِّيَّكَ وَإِنْ شَفَعْتُ<sup>۴</sup>  
 إِنَّكَ<sup>۵</sup> كَانَ تَوَابًا<sup>۶</sup>

خلقت سے تذکرہ شروع ہوا۔ دین کے مکمل ہو جانے کے بعد تذکرہ تمام ہوا۔ یعنی پورا قرآن ان دو سورتوں کے درمیان میں ہے۔

”اقرا باسم ربک الذي خلق“<sup>۱</sup> پڑھو اپنے رب کے نام سے جس نے خلق کیا۔

”خلق الانسان من علق“<sup>۲</sup>۔ جس نے انسان کو بنجے ہوئے خون سے خلق فرمایا۔

”اقرا“<sup>۳</sup> پڑھو ”وربک الاکرم“<sup>۴</sup> تمہارا رب بہت کریم ہے۔

”الذی علِمَ بِالْقلم“ جس نے قلم سے لکھنا سکھا لیا۔ (پہلی وحی میں قلم کا تذکرہ ہے)۔

”علم الانسان مالم یعلم“ اس نے انسان کو وہ کچھ سکھا دیا جو وہ نہیں جانتا تھا۔ اس کے باوجود ”ان الانسان لیطغی“ انسان سرکشی اختیار کرتا ہے۔ کب۔

”ان راه استغثی“ جب وہ اپنے آپ کو بے نیاز دیکھ لے۔ جب وہ اپنے آپ کو بے نیاز پالے۔ جب اپنے آپ کو مستغثی پالے۔ تو انسان میں سرکشی آجائی ہے۔ اور انسان بھول جاتا ہے کہ۔

”ان الی زیک الرجھی“ واپسی تو اسی کی بارگاہ اللہی میں ہونی ہے! انسان بھول جاتا ہے کہ واپسی تو اسی کی بارگاہ میں جاتا ہے۔

کل میں نے عرض کیا کہ آغاز انسانیت، جما ہو اخون اور اختتام انسانیت اللہ کی بارگاہ میں پہنچ جانا۔ اب اگر یہ بات واضح ہو گئی تو یہ پہلی وحی ہے۔ پہلی وحی جو میرے نبی پر غاز حرام میں نازل ہوئی۔

تو یہیں تو روکون کا اپنے سنتے والوں کو۔ اسی مقام پر روکون گا اور روکنے کے بعد وہ جملے اپنے سنتے والوں کی خدمت میں ہدیہ کروں گا۔ پہلی وحی۔ اس سے پہلے کوئی وحی نہیں آئی تھی نبی پر۔ تو نہیں آئی تھی نا؟ اچھا تو عجیب بات یہ ہے۔ کہ جب پہلی وحی آئی تو بڑی آب و تاب کے ساتھ۔ اور بڑی تفصیل کے ساتھ سیرت لکھنے والوں نے اس واقعہ کو لکھا ہے۔ کہ جب پہلی وحی آئی تو پیغمبر وحی اللہ کے جلال سے گھرائے ہوئے اپنے گھر میں آئے۔

خدیجۃ الکبریٰ نے پیغمبر کی صورت دیکھی اور کہا کہ آپ کے چہرے پر پریشانی کے آثار کیوں ہیں۔ پیغمبر نے واقعہ کو بیان کیا کہ میں غار میں بیٹھا ہوا عبادت کر رہا تھا کہ اتنے میں ایک بیکر نورانی میرے سامنے آگیا اور ان نے آنے کے بعد کہا۔

## اقراء باسم ربک الذى خلق ۰ علم الانسان مالم يعلم

تو مجھے پریشانی ہے کہ وہ مسئلہ کیا تھا؟ کہا کہ مت گھبرا میں خدیجہؓ کہہ رہی ہیں رسولؐ سے مت گھبرا کیں۔ آپؐ کو گھبرانے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ آپ کو پریشان ہونے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ چلیں آپؐ میرے ساتھ چلیں میرے پچاڑا بھائی کے پاس۔

بس ذرا سا وقت لوٹا اپنے محترم سنے والوں کا اور پھر آگے بڑھ جاؤں گا میرے بھائی کے پاس چلیں۔ بھائی کا نام معلوم ہے ورقہ۔ ادھر سے آواز آئی اور یہ میرے بڑے پرانے سنے والے ہیں چکوال کے انہوں نے نے کہا ورقہ ابن نو فل۔ تواب نام بھی لوگوں کو یاد ہے۔ عیسائی عالم ہے عیسائی راہب ہے۔ خدیجہ کا چچا زاد بھائی ہے۔ توریت کا عالم ہے۔ انہیں کا عالم ہے۔ پیغمبر اکرمؐ کو لے کر خدیجہؓ الکبری ورقہ کے پاس گئیں۔

بھی کمال ہو گیا پوری کتاب کی تصدیق ایک ورقہ ابن نو فل کرے گا۔ ورقہ نے پورا واقعہ سننا اور واقعہ سننے کے بعد کہا کہ گھبٹ گھبرانے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ بھی توجہ رہے گھبرانے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ یہ فرشتہ تمہارے پاس وحی لے کر آیا تھا۔ اور آج سے تم نبیؐ ہو گئے۔

بھی عجیب کمال کی بات ہے! عجیب کمال کی بات ہے! کہ میری آج تک یہ سمجھ میں نہ آیا کہ ورقہ وحی الہی کو پرکھنے کا ماہر کب سے بن گیا۔ پیش رہی ہے بات میرے سننے والوں تک۔

جملے سننا اور ان جملوں کو اپنے ذہن میں محفوظ کر لینا۔ ورقہ ابن نو فل کی تصدیق سے پہلے۔ پیغمبر اکرمؐ کے اوپر پریشان تھی۔ اضطراب تھا۔ بے یقینی کی کیفیت تھی! کیفیت؟ نعوذ باللہ۔ نعوذ باللہ اپنی نبوت پر شک تھا کہ میں نبی ہوا بھی یا نبی نہیں ہوا۔ بھی توجہ رکھتا تھا لیے کہ کسی سر جعلے تک جاتا ہے۔

ورقہ کے کہنے کے بعد۔ پیغمبر کو اطمینان ہو گیا۔ اطمینان ہو گیا کہ ہاں میں نبیؐ

ہوں اور یہ عمل نبوت کا تھا۔ میری نگاہ میں سیرت لکھنے والوں کو اس واقعہ پر نظر نانی کرنی چاہئے اس لیے کہ میرا نبی وہ نہیں ہے جسے فرشتہ آکر نبی بنادے۔ میرا نبی وہ ہے کہ ”کُلُّتْ نَبِيًّا وَ آدُمْ بَيْنَ النَّمَاءِ وَ الْطَّيْنِ۔“ بھی بڑا نازک مرحلہ فکر ہے۔ بھی میں پہلی وحی کے مرحلے پر اپنے سنتے والوں کو روک رہا ہوں۔

”ورقة ابن نوبل“ قبل احترام ہیں۔ کہ انہوں نے میرے نبی کی نبوت کو سمجھ لیا۔ اس لیے قبل احترام ہیں کہ میرے نبی کی نبوت کو جان لیا۔ میرے نبی کو ضرورت نہیں تھی کہ ورقہ سے تصدیق ہو تو جو رکھنا۔ ورقہ سے تصدیق ہو۔ لیکن ایک بات تمہارے غور کرنے کی بھی ہے، اور میرے بھی غور کرنے کی ہے۔

کہ جب جبریل آئے غار حرام میں اور کہا یا رسول اللہ پڑھیں۔ تو رسول نے کیسے پہچانا کہ یہ جبریل ہے۔ اس لیے کہ ہو سکتا ہے کہ کوئی اور آجائے اور جبریل کی صورت بناتا کر کہہ دے کہ میں جبریل ہوں۔ تو نبی نے کیسے پہچانا کہ یہ آنے والا غار حرام میں یہ جبریل ہے۔

اب دیکھو میں اگر علمی بحثوں میں چلا جاؤں تو برا وقت صرف ہو گا۔ پہلے سوال کو جو قائم کیا ہے اسے سمجھ لو۔ نبی نے کیسے پہچانا کہ یہ آنے والا جبریل ہے؟ تو اب میں اس سوال کو سوال کے ذریعے ہی حل کروں گا۔

تم مجھے کیسے پہچانتے ہو کہ میں طالب جوہری ہوں۔ تم مجھے کیسے پہچانتے ہو کہ میں طالب جوہری ہوں۔ بھی سوال مہمل ہے اس لیے کہ برسا برس ہو گئے پیچیوں سال ہو گیا ہے اس منبر پر عشرہ پڑھتے ہوئے۔ برسا برس سے دیکھ رہے ہوں۔ تو یہ سوال مہمل ہے کہ کیسے پہچانا کہ میں طالب جوہری ہوں؟ ویسے ہی یہ سوال مہمل ہے کہ کیسے پہچانا کہ یہ جبریل ہے۔ اے جبریل بن رہا تھا محمد دیکھ رہا تھا۔ صلوات تواب اب نظر نانی کرنی چاہئے سیرت لکھنے والوں کو اس واقعہ کے اوپر کہہ کیا

ورقة کی تصدیق سے میرا نبی۔ نبی بناتے۔ لیکن اس کے مقابلے میں ایک واقعہ اور ملتا ہے۔ اور انہی تاریخوں میں ملتا ہے۔ کہ جب پہلی وحی نازل ہوئی اور پیغمبر اکرم جلال

وہی اللہ سے متاثر غار حراء سے باہر آئے۔ (جاوہریکھو تاریخوں میں یہ واقعہ ہے یا نہیں؟)

غار حراء سے باہر آئے تو سیدھے خدیجہ کے گھر نہیں گئے۔ ابوطالب کے دروازے پر آکر کھڑے ہو گئے۔ بھی دیکھنا قصداً قیم کے لئے نہیں گئے ہیں۔ دق الباب کیا ابوطالب نکے دروازے پر۔ ابوطالب نے دروازہ کھولا۔ کہا سچتیجے بات کیا ہے۔ کہا پچاہہ امر آگیا۔ پچاہہ امر آگیا۔

فمَاذَا عَنْدَكَ يَا عَمَ تَارِخَ كَعَربِيِّ الفَاظَ كَوْذِهِنَ مِنْ رَكْنَهَا۔ چچا اب آپ کی رائے کیا ہے۔ کہ میں اعلان کروں یا نہیں کروں؟۔ امر آگیا آپ کی رائے کیا ہے۔ یعنی امر اللہ کے آنے کے بعد بھی نبی کو ابوطالب کی رائے کی ضرورت ہے صلوات۔

اب اس بیدار اور باشور مجھ سے سوال کرنا چاہ رہا ہوں۔ اگر پچا منع کر دیتے تو آج وہ مسلمان بھی نہ ہوتے جو ابوطالب کو کافر سمجھتے ہیں۔ دیکھ! جو پوچھ رہے ہیں کہ فمَاذَا عَنْدَكَ يَا عَمَ چچا آپ کی رائے کیا ہے۔ چچا آپ کا حکم کیا ہے۔ انہوں نے حکم ماننے کے لئے تو پوچھا ہے نا۔ بھی حکم کو اس کان سے سن کر اس کان سے الزا دینے کے لئے نہیں پوچھا۔ تو اگر پچا منع کر دیتا۔ تو آج وہ مسلمان بھی نہ ہوتے۔ جو پچا کو کافر کہ رہے ہیں۔

لیکن پچانے منع نہیں کیا۔ کہنے لگے سچتیجے جا اور اپنے رب کی توحید کا اعلان کر دے۔ ماسبقت لسان الا قد قطعته سچتیجے مطہن رہنا۔ اگر کوئی زبان تیرے خلاف دراز ہوئی۔ تو یہ ابوطالب اسے گدی سے کھینچ لے گا۔ صلوات یہ پہلی وہی سمجھ میں آگئی۔ اقراء باسم ربک الذی خلق۔ خلقت بھی ہے ربوبیت بھی۔ اور۔

الذی عَلِمَ بِالقلمِ۔ عَلِمَ الْاِنْسَانَ مَالِمَ یَعْلَمُ تَعْلِمَ بھی ہے۔ تو پہلی ہی وہی میں تخلیق، تربیت، تعلیم اور پھر یہ آواز دی کہ تمہیں مجھے ہوئے خون سے

ترقی دے کر ہم نے صاحب علم بنادیا۔ تو اب متوجہ تو یہ ہونا چاہئے تھا کہ تم شکر کرو۔ تم اطاعت کرو۔ تم بندگی کی منزل میں آ جاؤ۔ لیکن تمہارا طاغی مزاج ہے۔ کہ جب اپنے آپ کو بے نیاز پاتے ہو۔ کہ اب ہم کسی کے محتاج نہیں رہے۔ تو تم سرکشی اختیار کرنے لگتے ہو۔

بھی سرکشی انسان کا بنیادی مزاج ہے۔ اور میں اپنے موضوع سے متصل ہو گیا۔ میں چاہوں گا کہ میرے محترم سننے والے اس مقام پر رک جائیں۔

”کلا ان الانسان لیطفی“۔ انسان کا مزاج ہے کہ وہ سرکشی کرتا ہے۔ حدود کو توڑ دیتا ہے

”ان راہ استغنى“ یہ مزاج اس وقت عمل کرتا ہے۔ جب انسان اپنے آپ کو بے نیاز پائے، کسی کا محتاج نہ پائے۔ تو اب جو جس کا محتاج ہو گا اس کی اطاعت کرے گا، اگر تم بندوں کے محتاج ہو تو بندوں کی اطاعت کرو گے۔ اگر خالق کے محتاج ہو تو خالق کی اطاعت کرو گے۔

بھی یہیں تو خدا بیانی۔ استغنى کی ضد اطاعت، اطاعت کی ضد استغنى۔ رکے رہنا! اس لیے اس مرحلے پر کچھ کہنا چاہ رہا ہوں میں۔

کلا ان الانسان لیطفی یاد رکھو۔ انسان کے مزاج میں طغیان ہے۔ انسان کے مزاج میں سرکشی ہے۔ کیوں۔

”ان راہ استغنى“ اس لیے کہ وہ اپنے آپ کو مستغنى دیکھتا ہے۔ تو سارا جگہ اس عالمی معاشرے میں استغنى اور احتیاج کا ہے۔ بھی سمجھنا۔ موضوع کے بھی تو کچھ تقاضے ہوتے ہیں اور ان تقاضوں کو پورا کرنا ہوتا ہے۔ اگر تم ہر ایک کے محتاج بن جاؤ تو ہر ایک کے آگے سر جھکانا ہو گا اور اگر ایک کے محتاج بن جاؤ تو ہر ایک سے بے نیاز ہو جاؤ گے۔

سمجھ رہے ہو بات کو سفرو خدا کی قسم سفون دغاۓ کمیں میں۔ میرے مولا علی ابن طالب نے آواز دی۔ دیکھو کس جگہ پر امیر المؤمنین نے کس مقام پر آنے کے

بعد اطاعت اور طغیان کا مسئلہ حل کیا ہے۔

یامن اسمہ دوآے اے وہ اللہ جس کا نام ہی دوا ہے۔

وذکرہ شفاء اے وہ خدا کہ جس کا ذکر ہی شفاء ہے۔

طاعته غنی اور اے وہ اللہ جس کی اطاعت اس غنی ہے۔ اگر اس کی اطاعت کرو گے دنیا سے مستغی ہو جاؤ گے۔ اور اگر اس سے مستغی نہیں ہوئے تو دنیا کی اطاعت کرنی پڑے گی۔ کبھی پھر کے آگے جھوکے کبھی اقتدار کے آگے جھوکے۔ کبھی اپنے افسر کے آگے جھوکے۔ کبھی چھوٹے چھوٹے صاحبان اقتدار کے آگے تمہیں اپنے سر تسلیم کو ختم کرنا ہو گا کیوں؟ اس لیے کہ اس سے بے نیاز ہو گئے۔

توبہ قرآن حکیم کا فیصلہ ”سب سے بے نیاز ہو جاؤ“۔ احتیاج اس کی بارگاہ میں رہے۔ اور ”عالیٰ معاشرے“ کا فیصلہ کہ ”وہ کچھ نہیں ہے۔“ ہم جس سے چاہیں گے طلب کر لیں گے۔ اپنی حاجتوں کو۔

بھی اگر یہ بات واضح ہو گئی۔ تو ایک جملہ سنو اور یہ جملہ اس قابل ہے۔ کہ اسے اپنے ذہنوں میں محفوظ رکھ لو۔ میں آپ کا محتاج آپ میرے محتاج۔ ہر شخص نیاز مند ہے۔ کوئی کام دوسرے کے بغیر انجام نہیں پاتا تھیک ہے نا اس میں دو رائے نہیں ہیں۔ اب میں منزل تہیید سے آگے بڑھنے والا ہوں لیکن یہ بات میرے سنتے والوں تک پہنچ جائے۔

کوئی انسان بے نیاز نہیں ہے۔ نیاز کے معنی حاجت۔ کوئی انسان احتیاج کے بغیر نہیں ہے۔ ہر ایک کو دوسرے سے حاجت بھی ہوتی ہے۔ نیاز مندی بھی ہوتی ہے۔ احتیاج بھی پیدا ہوتی ہے۔ تم مجھ سے کام کرواؤ گے میں تم سے کام کرواؤں گا۔ تو بھی جو کام کر رہا ہے۔ وہ کہلاتا ہے مطیع۔

بھی توجہ۔ توجہ۔ اطاعت کرنے والے یعنی میں نے تمہاری اطاعت کی۔ تم نے میری اطاعت کی۔ اب ایک دنیا کا۔ بہت بڑا فلسفی اس نے ایک فارمولہ دیا اور اس فارمولہ کو دے کر آگے بڑھ جانا چاہ رہا ہوں۔

اصول یہ ہے کہ تم اگر میرے محتاج رہے۔ تو پھر ہر ایک کے محتاج ہو جاؤ گے اور اگر اس کے محتاج ہو گئے۔ تو ساری محتاجیت سے جان چھٹ جائے گی۔ کسی نے اس فلسفی سے پوچھا کہ یہ بتا کہ تو علیٰ کو امام مانتا ہے تو تو خدا کو بھی نہیں مانتا کہنے لگا میرے پاس دلیل ہے۔

استغناہ عن الكل، استغناه عن الكل واحتياج الكل اليه۔  
دلیل علی انه امام الكل بھی میرے پاس دلیل یہ ہے۔ وہ کسی کی ڈیورٹھی پر نہیں گیا سارے اسی کی ڈیورٹھی پر آتے رہے۔ صلوات۔

سن رہے ہونا۔ بھی بہت توجہ رہے۔ اب یہیں سے تو میں آگے بڑھنا چاہ رہا ہوں۔ یامن اسمہ دو آء و ذکرہ شفاء و طاعته غنی۔ اے وہ کہ جس کی اطاعت استغنا ہے۔ تو استغنا کے مقابلے میں ہے اطاعت۔ اطاعت کے مقابلے میں ہے استغنا آج ”عالیٰ معاشرے“ کا دعویٰ ہے۔ کہ ہمیں کسی اطاعت کی ضرورت نہیں ہے۔

ہم نے چاند کو سخت کر لیا۔ ہم نے سورج کو سخت کر لیا۔ ہم نے اپنے علم کی بنیاد پر۔ ساری تو انکیاں نچوڑی اور نچوڑنے کے بعد اب ہم خود کفیل ہو گئے۔ اب ہمیں کسی اطاعت کی ضرورت نہیں ہے۔ یہ ہے عالیٰ معاشرہ۔

اور اب قرآن حکیم نے آواز دی

وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشَّهِدَاءَ وَالصَّالِحِينَ وَحَسَنَ أُولَئِكَ رَفِيقَاتٌ

(سورہ ناء آیت ۶۹)

پوری پوری آتیوں کو ترجمہ نہیں کروں گا۔ دیکھو جو بھی اطاعت کرے خدا کی، جو بھی اطاعت کرے رسول کی۔ ہم وعدہ کرتے ہیں۔ کہ اسے انعام یافتہ لوگوں کے ساتھ قیامت میں رکھیں گے۔

**أَطِيعُ اللَّهَ وَأَطِيعُ الرَّسُولَ** (سورہ نساء۔ ۵۹) پوری آیت کا ترجمہ  
نہیں کروں گا۔ اطاعت کرو اللہ کی اطاعت کرو رسول کی۔ یہ استغنى کے مقابلے میں  
حکم دیا جا رہا ہے۔ سن رہے ہو تو اور اب ایک عجیب کمال کا جملہ

**مَنْ يَطِيعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ** (سورہ نساء آیت ۸۰) جس نے  
رسول کی اطاعت کی۔ گویا اس نے اللہ کی اطاعت کی۔ جس نے رسول کی پیروی کی اس  
نے اللہ کی پیروی کی اگر ذرا برا برا بھی۔ رسول کے قول و عمل میں لفڑش کا مکان ہوتا  
تو اللہ رسول کی پیروی کو اپنی پیروی قرار نہیں دیتا۔

پہنچ رہی ہے تا پہنچ رہی ہے بات، میرے محترم سننے والوں تک باشیں تو پہنچ  
رہی ہیں نا۔ **مَنْ يَطِيعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ** جس نے رسول کی اطاعت کی  
اس نے اللہ کی اطاعت کی۔ اب روکوں گا استغنى سے آیا ہوں اطاعت کے اوپر۔ جس  
نے رسول کی اطاعت کی۔ اس نے اللہ کی اطاعت کی۔ یعنی رسول کی اطاعت اللہ کی  
اطاعت ہے۔ بس اسی بات کو تو اپنیں نہیں سمجھا تھا۔

وہ آدم کے حکم کو اللہ کا حکم نہیں سمجھتا تھا۔ آدم کے حکم کو الگ رکھتا تھا۔ اللہ  
کے حکم کو الگ رکھتا تھا۔ یعنی فرق کر رہا تھا کہ آدم جو کہے وہ اور ہے۔ اللہ جو کہے وہ اور  
ہے۔ بھی اپنیں تو اپنیں ہے۔ بہت سوں نے تو بعد میں بھی فرق کیا کہ رسول جو کہے  
کچھ اور ہے خدا جو کہے کچھ اور ہے۔ صلوات

سن رہے ہو تو۔ پہنچ رہی ہیں باشیں میرے محترم سننے والوں تک۔ آج کا پیغام  
پہنچ رہا ہے نا۔ دیکھو حدود فکر معین ہے، اور ان معین حدود فکر میں مجھے بہت دور تک  
تمہیں لے کر جانا ہے، اور میرے پاس گھنٹے بھی محدود ہیں۔ انہی گھنٹوں میں اس بات  
کو بھی مکمل کرنا ہے۔ تو اب میں پہنچا ہوں اطاعت تک اور پھر جاؤں گا استغنى کی  
طرف لیکن بات آج کی حد تک مکمل ہو جائے۔

بھی سننادا کی قسم ”**مَنْ يَطِيعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ**“ جس نے  
رسول کی اطاعت کی۔ کوئی بھی رسول ہو میں اپنے رسول کی بات نہیں کر رہا۔ کوئی

بھی رسول ہو۔ لیکن شرط یہ ہے کہ اللہ کی طرف سے آئے۔ اللہ کی طرف سے ہو۔ جس نے بھی رسول کی اطاعت کی اس نے خدا کی اطاعت کی۔ ہو گئی ناپات کمل۔ اب تینیں توروں کوں گا اپنے سارے سننے والوں کو۔ بھی عجیب کمال یہ ہے۔ کہ خدا تم تک آتا نہیں اور تم خدا تک جاتے نہیں ہو۔

اور یہی وہ نازک مرحلہ ہے۔ جہاں سننے والوں کو اپنی طرف متوجہ کرنا چاہ رہا ہو۔ اگر تم یہ سمجھو کہ اگر خدا اور ہر سے تمہارے پاس آجائے۔ تو اسلام کا تصور توحید ختم ہو جائے۔ سمجھ رہے ہو بات کو؟ اچھا تو تمہیں خدا کی قسم دے کر پوچھ رہا ہو۔ تمہیں روزہ اللہ سے مل؟ نماز اللہ سے ملی؟ اچھا باب میرے محترم سننے والوں کی رائے مفتکہ ہو گئی۔ کچھ کہہ رہے ہیں ہاں۔ کچھ کہہ رہے ہیں نہیں! میرا اللہ آیا تھا تمہیں روزہ دینے روزہ رکھو! اچھا جج کرنے اللہ آیا تھا کرج کریں؟

بھی کمال ہو گیا کوئی بھی شریعت کا حکم تمہیں اللہ سے نہیں ملا۔ اللہ کا کوئی حکم تمہیں اللہ سے برہ راست نہیں ملا۔ اب میرے پاس لظ نہیں ہیں۔ اس لیے جملہ کہہ رہا ہوں بھی اللہ اگر تم تک آجائے تو اللہ نہ رہے۔ اور تم اگر اللہ تک چلے جاؤ تو تم نہ رہو۔

بھی ٹھیک ہے نا لیکن ضرورتیں دونوں کی ہیں۔ ہمیں ہے حکم لینے کی ضرورت۔ اسے حکم دینے کی ضرورت۔ دیکھو اس سے زیادہ آسان نہیں کر سکتا تھا میں۔ جتنا آسان کر کے بیان کر رہا ہوں۔ میں اپنے سننے والوں کی خدمت میں۔

اچھا باب اللہ کو ضرورت ہے بھی اللہ تو غنی حمید ہے۔ بھی مستغنى اصلی غنی تو وہی ہے۔ ضرورت تمہارے حوالے سے ہے۔ کہ تم تک حکم پہنچانا چاہ رہا ہے۔ تو اسے ہے حکم دینے کی ضرورت اور تمہیں ہے حکم لینے کی ضرورت۔ تم جا نہیں سکتے کہ حکم لے لو۔ اس لیے ایسا چاہئے کہ جو حکم لے کے دے۔

میں تو عجیب مرحلہ پر لے جانا چاہ رہا ہوں۔ تم اس تک جا نہیں سکتے کہ خود حکم لے لو۔ اس لیے ایسا وسیلہ چاہئے کہ اس سے لے کے تمہیں دے دے اور وہ تم تک آ

نہیں سکتا کہ تمہیں حکم دے۔ اسی لیے اسے ایسا چاہئے۔ کہ کوئی اس سے لے کر تمہیں دے دے۔ تو فقط تمہیں وسیلہ کی ضرورت نہیں ہے۔ تمہارے اللہ کو بھی وسیلہ کی ضرورت ہے۔ صلوٰات۔

اسی لیے اب تک یہ بحث کر رہے تھے۔ کہ ہم وسیلہ مانے یا نہ مانیں۔ بھی تمہاری مرضی ہے مانو یا نہ مانو۔ بھی اللہ کو تو وسیلہ کی ضرورت ہے۔

تو توجہ رہے۔ تمہیں حکم لینے کے لیے وسیلہ چاہئے۔ اس لیے کہ تم اس تک جانہیں سکتے ہو۔ اسے حکم دینے کے لیے وسیلہ چاہئے۔ اس لیے کہ وہ تم تک آنہیں سکتا۔ اگر وہ تمہارے پاس آجائے۔ تو بُشْر ہو جائے خدا نہ رہے۔ اور اگر تم اس کے پاس چلے جاؤ تو خدا بن جاؤ بُشْر نہ رہو۔ اور ضرورت دونوں کی ہے۔ یعنی وہ بھیجے تم قبول کرو۔ تواب ایسا آئے جو ایک طرف سے اس جیسا ہو دوسری طرف سے تم جیسا ہو۔

صلوٰات

سمجھ رہے ہوں۔ وسیلہ کو نہیں سمجھاں گا۔ اس لئے کہ وسیلہ پر میں نے بڑی باتیں کی ہیں۔ مجھے تو آگے جانا ہے۔ تو ایک طرف سے اس میں بشریت پائی جائے۔ بولا تمہیں دے نہیں سکتا۔ اور ایک طرف سے نورانیت ضروری ہے وہ میں لے نہیں سکتا۔ بھی کمال ہو گیا خدا کی قسم کمال ہو گیا۔ تواب جو بھی آیا۔ وہ ایک رخ سے تمہارے جیسا۔ ایک رخ سے خدا جیسا۔ بھی میں تو کسی کی تقصیر کو بھی درست نہیں سمجھتا۔ جو کچھ بھی کہے۔ میرے لیے قابل قبول ہوتا ہے۔ اس لیے کہ میرا پیغام مجت ہے جہاں تک پہنچ۔ میں اختلاف کرنے کا تو قابل ہی نہیں ہوں۔ بھی جب ذات کے دورخ ہو گے۔ ایک بندوں جیسا ایک خدا جیسا تو پھر اختلاف کس بات کا؟ جس نے بندوں کی طرف سے دیکھا اس نے کہا ہم جیسا ہے اور جس نے خدا کی طرف سے دیکھا وہ نصیری تک کہنے لگا خدا جیسا۔ صلوٰات۔

عجیب مرحلہ ہے۔ عجیب مرحلہ ہے۔ تو یعنی میرا آج کا میسیج (Message) پہنچ گیا۔ بھی مجھے تو نہ نصیریوں سے کوئی اختلاف ہے۔ اور نہ ان سے کوئی اختلاف

ہے جو کہتے ہیں ہم جیسا۔ بھی اپنی طرف سے دیکھ لو گے تو ہم جیسا ہی نظر آئے گا۔ یعنی بات سمجھ رہے ہونا۔ میں انہیں بالکل الزام نہیں دیتا اس لیے کہ دیکھا ہی اپنی طرف سے ہے۔ نگاہ میں قوت ہوتی تو کہیں اور سے بھی دیکھتے۔ میں بالکل الزام دینے کا عادی نہیں ہوں۔ اچھا تو جس نے بشریت کی طرف سے دیکھا بشر جیسا کا۔ جس نے اولو ہیت کی طرف سے دیکھا۔ دھوکا کھائی نافسیری کی نگاہ۔ دھوکہ کھائی نا۔

آج کا پیغام میں نے دے دیا۔ اور اب اسی مقام سے آگے جانا چاہ رہا ہوں۔ بشریت بھی ہے۔ نورانیت بھی ہے۔ میرا نبی نور تھا۔ اگر نور نہ ہوتا۔ بھی توجہ رہے۔ فیصلہ کرنے جا رہا ہوں۔ اگر نور نہ ہوتا۔ تو اس سے پیغام لے نہیں سکتا۔ اور میرا نبی بشر بھی تھا۔ اور اگر بشر نہ ہوتا تو تمہیں پیغام دے نہیں سکتا تھا۔ بھی کیا کمال کی بات ہو گئی۔ بس نہیں اپنے سنتے والوں کو روک لوں گا تو میرا نبی بشر بھی ہے۔ نور بھی ہے۔ کیا؟ ایک نور۔

بھی توجہ رہے۔ توجہ رہے آج تک چکڑا ہو رہا ہے۔ کہ نبی نور تھا یا نور نہیں تھا۔ لیکن عیسائی نے اختلاف نہیں کیا۔ کہنے لگا چھرے پر ایسا نور دیکھ رہا ہوں۔ بھی! میری درخواست یہ نہیں ہے۔ کہ تم رسول کو دینا مانو جیسا رسول ہے۔ لیکن کم سے کم عیسائیوں سے تو بلند ہو جاؤ۔

کمال ہو گیا۔ کمال ہو گیا۔ **إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللَّهِ**۔ اب ظاہر ہے کہ رکوں گا نہیں اور اب میرے پاس دامن وقت میں بہت زیادہ گنجائش نہیں ہے۔ تیزی کے ساتھ گزر رہا ہوں۔ اب میں پہنچتا ہوں مدد کی نورانیت تک۔

**إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلَ آدَمَ طَخْلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلَا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَاهَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ نِسَاءَكُمْ وَ أَنْفَسْنَا وَ أَنْفَسْكُمْ ثُمَّ نَبْتَهُمْ فَنَجْعَلُ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ** ۔ (سورہ آل عمران ۲۰-۲۱) (۵۹)

یہ عیسائی عیسیٰ کو خدا کا بیٹا کہہ رہے ہیں۔ کہہ دے حبیبؑ کہ عیسیٰ کی مثال آدم کی مثال ہے۔ تو چونکہ عیسیٰ کا باپ نہیں تھا جو نکہ خدا کا بیٹا کہہ رہے ہو۔ آدم کی تو نہ ماں تھی نہ باپ تھا۔ بولو کتنی واضح دلیل ہے۔ کتنی واضح دلیل ہے۔ نہیں مانی نہ عیسائیوں نے نہیں مانی۔ یعنی اتنی واضح دلیل کے بعد بھی عیسائیوں نے بات نہیں مانی۔ اور رب کی طرف سے حق آنے کے بعد بھی چھپانے والے بنے تواب آواز دی کہ علم آگیا۔

تو حبیب ہم نے دلیل دے دی انہوں نے نہیں مانی۔ تواب قیامت تک کے لیے اصول ہے کہ اگر کوئی دلیل کو نہ مانے تواب بحث نہیں ہوگی۔ لعنت بھیج کر الگ ہو جاؤ لعنت بھیج کر صلوٽ۔

ذرا یہ رخ بھی تو دیکھنا۔ حبیب واضح دلیل۔ کھلی ہوئی دلیل۔ واضح دلیل۔ برهان مضبوط۔ اس کے آنے کے بعد اگر کوئی نہ مانے۔ تواب بحث کی ضرورت نہیں ہے۔ حبیب لعنت بھیج کر الگ ہو جاؤ۔ یعنی یہ سنت رسول ہے۔

کیا کمال کی بات ہے۔ مبالغہ نہیں بیان کر رہا ہوں میں۔ میں تو بات کو مکمل کرنے جا رہا ہوں۔ سنت رسول ہے۔ دلیل کے بعد اب بات نہیں ہوگی۔ لعنت بھیج کر الگ ہو جائیں گے۔ کیا کمال کی بات ہے۔ یعنی لعنت بھی ایسے نہیں بھیجیں گے کہ گھر میں بھیج دیں۔ بھیج کر کے لعنت بھیجیں گے۔

عجیب بات ہے۔ بھیج جمع کر کے۔ حبیب ادھر سے عیسائی آئیں ادھر سے توجہ اور جانے کے بعد جمع میں با آواز بلند لعنت ہو۔ بھی آیت سمجھ میں آئی۔

”فقل تعالوا ندع ابناء نا“ ادھر سے آواز آئی بیٹوں کو لاو۔ نہیں تین سے زیادہ بیٹوں کو لاو۔ ”ابناء“ جمع کا صیغہ ہے۔ تم اپنے تین سے زیادہ بیٹوں کو لاو۔ میں اپنے تین سے زیادہ بیٹوں کو لاوں گا۔ تم اپنی تین سے زیادہ عورتوں کو لاو۔ میں اپنی طرف سے تین سے زیادہ عورتوں کو لے کر آؤں گا۔ تم اپنے تین سے زیادہ لفشوں کو لے کر آؤ۔

”اَنْفُسَنَا وَ اَنْفُسَكُمْ“ میں تین سے زیادہ لے کر آؤں گا۔ اچھا تو لے گئے تین سے زیادہ؟ بیٹوں میں دو۔ عورتوں میں ایک۔ نقویں میں ایک تو یا تو یہی عدد قرآن میں آجاتا۔ بھی یہی گنتی قرآن میں آجاتی۔ کہ میں اپنے دو بیٹے لاوں گا۔ ایک عورت لاوں گا۔ اور ایک نفس لاوں گا۔ تم بھی اپنے دو بیٹے لاوں گا۔ ایک نفس لاو۔ نہیں جتنے بیٹے ہیں سب لاوں گا۔ اور آیت کا مزاج یہی ہے جتنی عورتیں ہیں سب لاوں گا۔ جتنے نفس ہیں سب لاوں گا۔

بھی توجہ رہے۔ تم بھی سب لے کر آو۔ تو آیت میں اگر گنتی آجاتی۔ تو یار کہتے کہ ہمارا تو تذکرہ ہی نہیں تھا۔ ٹھیک ہے ناہائی پہنچ رہی ہے نا باش۔ اگر گنتی آجاتی۔ تو سب بھی کہتے کہ ہمارا تذکرہ تو نہیں تھا۔ ہم جاتے کیسے؟ اس لیے حکم کو عام کر دیا کہ اب جو لعنت بھیجنے کی صلاحیت رکھتا ہو وہ جائے۔

بس! بس میں نے تقریر تمام کر دی اس سے زیادہ زحمت سامنے نہیں ہے۔ اس لئے کہ پانچ دقیقہ تو مصائب کے بھی بیس نہ۔ لیکن بات مکمل ہو جائے۔ تمہیں کچھ معلوم ہے ہزاروں مرتبہ تم نے مبارکہ سن۔ اور میں نے سینکڑوں مرتبہ مبارکہ بیان کیا ہو گا۔ قسم کھا کر کہہ رہا ہوں کہ ان واقعات کو دھرا نہیں رہا ہوں۔ میں استدلال دینا چاہ رہا ہوں۔ اور بات مکمل ہو جائے اس مرحلے پر عیسائی راہب نے کہا تھا۔

جاؤ دیکھو تاریخ کی کتابیوں میں ان باہلنا باہلیۃ فلا تباہلوہ و ان باہلنا بقومہ فباہلواہ عیسائی راہب کہنے لگا پی قوم والوں سے کہ ذرا نگاہ رکھنا محمد پر اگر اپنی قوم کے ساتھ آئے تو مبارکہ کر لیتا لیکن اگر اپنے اہل بیت کے ساتھ آئے تو خبردار مبارکہ نہ کرنا۔ ہم بھی تیار ہیں یعنی عیسائی ہے۔ مگر قوم کو بھی پہچانتا ہے اہلیت کو بھی پہچانتا ہے۔ بات پہنچنے گئے۔

پیغمبر نے پہلے سے سلمانؓ کو بھیج دیا تھا کہ جا کے کائنے صاف کرو دینا۔ سلمانؓ کو پہلے بھیج دیا تھا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ اہلیت کے فضائل کے اثر میں صحابیت کا اثر کم ہو جائے۔ دیکھو کیا مقام ہے صحابیت کا۔ سلمانؓ کو پہلے بھیج دیا۔ کائنے صاف کرو چادر

تان دو۔ یعنی صحابت کارول ہے کروار ہے۔ مقابلہ کے میدان میں چادر ٹال گئو۔ دری صاف کرو۔ اچھا واقعہ اہتمام ہوں۔ اہتمام کیا تھا سلمان نے ٹھیک ہے نا، اور اب پیغیر گئے اور جانے کے بعد بیٹھ گئے اب میں اس مقام پر بیان کروک رہا ہوں۔

ایک مرتبہ اس بوڑھے عیسائی نے جو مشورے دے رہا تھا۔ اب اس نے وہ چہرے دیکھے۔ اچھا بھی کس کے؟ کس کے؟ پیغیر کا چہرہ دیکھا۔ دیکھانا۔ اچھا علی کا چہرہ دیکھا، یا حسن کا چہرہ دیکھا، یا حسین کا چہرہ دیکھا۔ سیدہ پیچے بیٹھی ہوئیں تھیں اور بر قع میں تھیں چہرے کے دیکھنے کا امکان ہی نہیں تھا۔

چار چہرے دیکھے۔ چار چہرے دیکھے نا۔ اس نے کہا خبردار خبردار ذرا پہلے یہ تو معلوم کرو کہ یہ جو نبی کے ساتھ آئے ہیں یہ ہیں کون؟ کہا بھی ایک بیٹی ہے دونوں سے ہیں اور ایک پچازاد بھائی ہے۔ جو داماد بھی ہے۔ یعنی داماد ہونا ثانوی حیثیت ہے۔ بنیادی صفت وہی ہے۔ میں اب چیلنج تو کیا کروں لیکن یہ کہ صرف ایک مقام پر ہے کہ پچازاد بھائی ہے جو داماد بھی ہے۔ ورنہ باقی سارے مقامات پر تاریخوں میں پچازاد بھائی کا تذکرہ ہے۔ داماد کا کوئی تذکرہ نہیں ہے۔ تو نبی ہے، اس کی بیٹی ہے۔ اس کے دو نواسے ہیں۔ اور ایک اس کا پچازاد بھائی ہے۔ سن لیانا تم نے بس جیسے ہی اس نے غور سے دیکھا صور توں کو تو کہنے لگا۔

”لا اری وجوہاً لوا سلا ان یضبل جبل من مکان ا امنلا من مکان۔“ میں ایسے چہرے دیکھ رہا ہوں کہ اگر یہ اس پہاڑ کے سر کنے کی دعا مانگیں تو پہاڑ اپنے مقام سے سرک جائے گا۔ بھائی توجہ رہے۔ ایسا چہرہ دیکھ رہا ہوں۔ نہیں ایسے چہرے۔ ایسا چہرہ نہیں۔ بلکہ ایسے چہرے۔ کہ جیسا اور محمد کے چہرے میں ویاہی نور علی کے چہرے میں ویاہی نور حسن و حسین کے چہرے میں صلوٰت۔ سمجھ رہے ہو۔ لب بات تمام ہو گئی۔

بھی اب سمجھ میں آیا کہ وہ نور کس طریقے سے منتقل ہوتا رہتا۔ اور پھر عرض کروں گا نور ہونا ضروری ہے ورنہ اور ہر سے لے نہیں سکتا۔ اور بشر ہونا ضروری ہے

ورنہ دے نہیں سکتا۔

”انی لا اری وجوہا“ میں ایسے چہرے دیکھ رہا ہوں میں ایسے چہرے دیکھ رہا ہوں کہ اگر پہاڑ کے سر کئے کی دعا مانگیں تو وہ پہاڑ اپنی جگہ سے سر ک جائے۔ جیسا چہرہ رسول کا دیسا علیٰ کا دیسا حسن کا دیسا حسین کا یعنی چہرے کا معیار ایک ہے نا؟ بھائی کمال ہو گیا۔ بھائی کمال ہو گیا کہ عیسائی نے ایک مرتبہ دیکھا اور چہروں کو پہچان گیا اور آپ برسوں بیٹھے رہے اور مطلق نہ پہچان سکے۔ صلوٰت۔

عجیب مرحلہ ہے بس بس میرے دوستوں میرے عزیز و اکل پانچ دیفے ہے۔ اور انہی پانچ دیفوں میں بات کو مکمل ہو جانا ہے۔ حسن گئے، رسول کا ہاتھ تھام کے۔ حسین گئے رسول کی گود میں مبارہہ میں۔ گود میں اٹھا کر دکھلادیا کہ بیٹھے جب بھی میری صداقت پر آنچ آجائے تو، تو بھی اسی طریقے سے نکانا۔

بس بس اس سے زیادہ زحمت میں دینا نہیں چاہ رہا ہوں۔ بیٹھے جب یہ میری صداقت پر آنچ آئی تو میں نکلا اور میں نے گود میں تجھے منظر دکھلادیا۔ منظر دکھلا دیا کہ جب تیری صداقت پر آنچ آجائے۔ تو تو بھی نکل جانا اور دیکھ بیٹھے کیا عجیب و غریب بات ہے جس طریقے سے مبارہہ ہونے سے پہلے میں نے سلمان کو بھیج دیا تھا۔ ویسے ہی تو مبارہہ شروع ہونے سے پہلے مسلم کو بھیج دینا۔

احر کم علی اللہ۔ دیکھو میرے دوستوں میرے عزیز و اکل پاس اب وقت ہی نہیں ہے کہ میں تفصیلات میں جاؤں لیکن ایک جملہ، میں اپنے حافظے کی بنیاد پر کہہ رہا ہوں، مجھے یہ چھبیسوں سال ہے۔ اس نمبر پر بیٹھے ہوئے میں نے پہلی تقریر چھپلم کی کی تھی۔ اور مسلسل چھپیں سال آپ کی خدمت میں حاضر ہوتا رہا۔ مجھے یاد نہیں کہ میں نے کبھی بھی اس نمبر سے اس شہزادے کا تذکرہ کیا ہو، جس کا نام ہے مسلم ابن عقیل۔

بس دو جملے سفوا اور مجھے اجازت دے دو۔ اس لیے کہ مجلس کو مغرب سے قبل ختم ہونا ہے۔ اور مجلس کے اختتام پر زیارت بھی پڑھی جائے گی۔ پڑھتے ہونا۔

## السلام عليك يا ابا عبدالله پڑھتے ہو نازیارت؟ یہ زیارت مجلس کا جز

۔۔۔

السلام عليك يا ابا عبدالله ہے نا مجلس کا جز زیارت؟ تو زیارت بھی ہو گی تو میں چاہتا ہوں کہ اذان سے قبل مجلس بھی مکمل ہو جائے زیارت بھی مکمل ہو جائے ٹھیک۔

بس شہزادے کا تذکرہ آگیا تو دو جملے سنو۔ یاد ہے نا یہ مسلم کس کا بیٹا ہے؟ عقیل کا۔ اچھا تو یہ عقیل کون ہیں؟ میں تعارف کراؤں یہ وہی ہیں کہ علیؑ نے کہا تھا کہ عقیل میرے لیے ایک بہادر خاندان سے ایک بہادر خاتون کا انتخاب کرو میں اس سے شادی کروں اور ایک بیٹا پیدا ہو تاکہ وہ کربلا میں عاشور کے دن حسینؑ کے کام آئے۔

اور عقیلؑ کے کہنے سے علیؑ نے اُم البنین سے شادی کی۔ عباسؓ پیدا ہوئے۔ سب کو پتا ہے نا۔ اچھا اب مجھے بتاؤ یہ ہزاروں افراد بیٹھے ہوئے ہیں۔ ہزاروں افراد کھڑے ہوئے ہیں ان سب سے پوچھ رہا ہوں۔ علیؑ نے کیا کہا؟ کہا عقیل سے کہ میرے لیے ایک بہادر خاندان سے بہادر خاتون کا انتخاب کرو یہی کہنا نا علیؑ نے؟

بھی اعجیب بات ہے علیؑ جو لام وقت تھے کیا خود انتخاب نہیں کر سکتے تھے؟ بھی سوال ہے کیا خود انتخاب نہیں کر سکتے تھے؟ پھر یہ مسلم سے کیوں کہا؟ تو شاید علیؑ کی تمنا یہ ہو کہ جیسا میں چاہتا ہوں کہ میرے گھر میں ایک بہادر بیٹا پیدا ہو۔ جو حسینؑ کے کام آئے تو یہی تمنا عقیلؑ کے دل میں آجائے۔ بھی یہی سبب ہے عقیلؑ کے گھر میں مسلم پیدا ہوا علیؑ کے گھر میں عباسؓ پیدا ہوا۔

تم نے گریہ کیا۔ مجلس تمام ہو گئی عقیلؑ کے گھر میں مسلمؓ پیدا ہوا علیؑ کے گھر میں عباسؓ پیدا ہوا دنوں بڑے بہادر بلکہ بھی معاف کرو یا اگر میں یہ جملہ کھوں۔ دنوں برابر کے بہادر۔ میں نہیں کہہ رہا ہوں میں نہیں کہہ رہا ہوں۔ جاؤ اللہ تھیں

کربلا میں عباسؑ کی زیارت کرنا نصیب کرنے جاؤ عباسؑ کی ضریح پر اور زیارت پڑھو عباسؑ کی۔

**السلام عليك ايها العبد الصالح المطين لله ولرسوله**  
ولامير المؤمنين ولفاطمة والحسن والحسين سلام ہو آپ پر آپ اطاعت کرنے والے ہیں اللہ کی اطاعت کرنے والے ہیں رسولؐ کی اطاعت کرنے والے ہیں علیؑ کی اطاعت کرنے والے ہیں فاطمہؓ زہرہ کی اطاعت کرنے والے ہیں حسنؑ کی اطاعت کرنے والے ہیں حسینؑ کی۔ یہ ہے عباسؑ کی زیارت کا آغاز اور جب زیارت سے فارغ ہو جاؤ تو جاؤ مسلمؓ کی زیارت کرو پڑھو زیارت بعینہ ہیں جملے ہیں۔

**السلام عليك ايها العبد الصالح المطين لله ولرسوله**  
ولامير المؤمنين ولفاطمة والحسن والحسين۔ پنج گئی بات کتنی مشابہت ہے عباسؑ میں اور مسلمؓ میں عباسؑ کے بیٹے بھی کربلا میں شہید ہوئے۔ مسلمؓ کے بیٹے بھی کربلا میں شہید ہوئے عباسؑ بھی پیاسا مر اگیا مسلمؓ بھی پیاسا مر اگیا۔ اور ایک نشانی ایسی ہے عباسؑ کی جو ہر مجلس میں ہے۔ ایک نشانی عباسؑ کی ہر مجلس میں ہے۔ یہ عباسؑ کا علم تمہیں ہر مجلس میں ملے گا اور ایک نشانی مسلمؓ کی۔

**السلام عليك يا ابا عبدالله۔**

اجرکم على الله۔ اجرکم على الله۔ حسینؑ کری پر تشریف فرمایا ہے شہزادی زینبؓ پر دہ پکڑے ہوئے کھڑی ہوئی ہیں۔

ایک مرتبہ حسینؑ کھڑے ہوئے کہنے لگے وعليک السلام يا اخى بھیا تجھے آخری سلام ہو شہزادی زینبؓ نے پوچھا کہ بھائی بیہاں تو کوئی موجود نہیں ہے یہ کس کو آپ جواب سلام دے رہے ہیں۔ کہا آہستہ یو لو۔ بہن ارے مسلمؓ نے تکوار کے پنج سے سلام کیا۔ **السلام عليك يا ابا عبدالله۔**

## تیسری مجلس

إِسْحَارُ اللَّهِ الرَّحْمَنِ مِنَ الرَّحْمَنِ  
إِقْرَأْ إِيَّاسِمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ<sup>۱</sup> خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ  
إِقْرَأْ وَرَبِّكَ الْأَكْرَمُ<sup>۲</sup> الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَنْ<sup>۳</sup> عَلَمَ الْإِنْسَانَ  
مَالَهُ يَعْلَمُ<sup>۴</sup> كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَظْفَقُ<sup>۵</sup> أَمَّا سَأَهُ  
أَسْتَغْفِي<sup>۶</sup> إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّجْلُ<sup>۷</sup>

عزیزان محترم ا "عالیٰ معاشرہ اور قرآن حکیم" کے عنوان سے ہم نے جس سلسلہ گفتگو کا آغاز کیا ہے۔ وہ سلسلہ گفتگو اپنے تیسرا مرحلے میں داخل ہو رہا ہے۔ یہ آیات جن کی تلاوت کا شرف میں بار بار حاصل کر رہا ہوں۔ یہ سورہ علق کی ابتدائی آٹھ آیتیں ہیں۔ کہا یہ جاتا ہے کہ پانچ آیتیں پہلی وحی میں نازل ہوئی اور بعض مفسرین کا خیال یہ ہے۔ کہ پورا کا پورا سورہ ۱۹ آیتوں پر مشتمل ہے۔ یہ پہلی وحی میں نازل ہوا۔ میں نے جن آیتوں کی تلاوت کا شرف حاصل کیا ہے ان آیات میں پور و دگار نے پہلے خلقت کا تذکرہ کیا۔ تربیت کا تذکرہ کیا۔ اور پھر اس کے بعد۔ انسانی مزاج پر گفتگو کی۔

کلا ان انسان لیطفی انسان بڑا سرکش ہے انسان سرکشی اور طغیانی کرنے لگتا ہے۔ ان راہ استغفی جب کہ وہ اپنے آپ کو مستغفی دیکھے۔ جب وہ مستغفی پاتا ہے۔ تو سرکشی اختیار کرتا ہے۔ قرآن مجید کا یہ اصول اتنا جامع اور اتنا ہمہ گیر ہے کہ تاریخ انسانی کا کوئی زمانہ ایسا نہیں ہے جب انسان کی سرکشی تاریخ کے ریکارڈ کی صورت میں نہ آئی ہو۔ اتنا جامع اور اتنا ہمہ گیر اصول ہے قرآن مجید کا۔

کلا ان انسان لیطفی انسان کا مزاج ہے وہ سرکشی کرنے لگتا ہے۔

کب ”ان راہ استغنى“ جبکہ وہ اپنے آپ کو بے نیاز پائے۔ مستغنى پائے جبکہ وہ سرکشی کرتا ہے۔

بھی اعجیب مرحلہ ہے۔ کہ یہ مزان سرکشی آج بھی عالمی معاشرے کا مزان ہے۔ ایسا نہیں ہے۔ کہ سرکشی کل تھی آج نہیں ہے۔ اور ایسا نہیں ہے کہ سرکشی آج ہو۔ کل نہ ہو۔ لیکن عالمی معاشرے کا مزان ہے۔

یہی سبب ہے کہ پہلا اولوالعزم نبی۔ پہلا رسول پہلا صاحب شریعت۔ حضرت نوح علیہ السلام ہیں۔ صاحب شریعت ہیں۔ رسول ہیں۔ اور ان سے رسالت کا آغاز ہے۔

سورہ نوح۔ قرآن مجید کا اکھڑواں سورہ اور اس کا آغاز **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** ۝ اَنَّا اَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمَهُ اَنْ اَنذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابُ الْيَمِّ ۝ قَالَ يَتَوَمَّ اَنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۝ پہلی اور دوسری آیت۔ سنتے کے قابل ہیں یہ آیتیں۔ بھی دیکھنا! ہم نے نوح کو اس کی قوم کی طرف بھیجا اور یہ کہہ کر بھیجا ”انْ اَنذِرْ قَوْمَكَ“ انذار کر اپنی قوم کا۔ انذار کے معنی ڈرانا۔ پروردگار نے آواز دی۔

**فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيَّنَ مُبَشِّرِينَ وَ مُنذِرِينَ** (سورہ نوح آیت ۲۱۳) اللہ انبیاء کو اس لئے بھیجا ہے کہ وہ خوش خبری سنائیں اور ڈرانیں۔ تو انذار کے معنی ڈرانا۔ ہم نے نوح کو بھیجا کہ ڈراو۔ ڈراو اپنی قوم کو قبل اس کے کہ تمہارے اوپر عذاب الیم نازل ہو جائے۔ کہہ ڈوان سے کہہ دو کہ ڈر جاؤ۔ ڈر جاؤ قبل اس کہ کہ تم پر عذاب الیم نازل ہو جائے۔ نوح آیا اور نوح نے آنے کے بعد کہا۔

اے میری قوم والو سنو ”انِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ“ (سورہ نوح آیت ۲) ہم آئے ہیں تمہاری طرف۔ میں آیا ہوں تمہاری طرف۔ ڈرانے کے لئے۔ بھی اعجیب بات ہے۔ نوح کو خوشخبری دینے کے لئے نہیں بھیجا رانے کے لئے بھیجا۔

بھی اعجیب بات ہے۔ یہ نہیں کہا کہ جاؤ نوح اور اپنی قوم کو خوشخبری

دو۔ نہیں بلکہ ڈرائے اس لئے بھی کام دونوں ہیں خوشخبری بھی دے اور ڈرانے بھی۔ لیکن بگڑی ہوئی قوم میں بیادی کام خوشخبری نہیں ڈرانا ہے۔ صلوٽ بھر رہے ہو بات کو اب اپنی رہی ہے نال۔ جو قوم بالکل بگڑ پھی ہو۔ جو سرکش ہو۔ جو طاغی ہو۔ جس میں طغیانیت ہو۔ اس قوم میں بیادی کام ڈرانا ہے۔ توجہ رہے۔ ”ان انذر قومک“ جہاں قوم بگڑے گی وہاں بشارت نہیں ہوگی نذارت ہوگی۔ وہ نوحؑ تھا انذر قومک اور یہ محمدؐ ہے۔

**وانذر عشيرتک الاقربین** (سورہ شراء آیت ۲۱۲) و انذر میرے نبی سے بھی یہی کہا گیا۔ ”انذر“ محمدؐ ڈراؤ، بھی بہت توجہ رہے۔

اس لئے کہ بہت نازک مراحل سے اپنے سنتے والوں کو لے کے جانا چاہ رہا ہوں ہوں۔ تو ڈرانا شروع ہو انوچؑ سے اور ڈرانا رکا آکر۔ محمدؐ عربی پر۔ بھی یہی ہے نا۔ یعنی پوری انسانیت پر ”انذار“ آیا ہے۔ پوری انسانیت کو ڈرایا گیا ہے۔ اور اب ڈرانے کے مقابلے میں جب رو عمل ہوئے تو دورد عمل ہوئے۔

فِمَنْهُم مَنْ هَدَى اللَّهُ وَ مِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الْضَّالَّةُ (سورہ نحل آیت ۳۶) جب ہمارے رسول آئے۔ بھی بڑی مشہور آیت ہے۔ اور میں نے بار بار اس آیہ مبارکہ کو کوٹ (Quote) کیا ہے۔

وَلَئِنْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فِمَنْهُم مَنْ هَدَى اللَّهُ وَ مِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الْضَّالَّةُ (سورہ نحل آیت ۳۶) ہم نے جب رسول بھیج ہو رہا ہے رسولوں نے ڈرایا تو کچھ وہ تھے جو ہدایت پر آگئے۔ کچھ وہ تھے جن پر گمراہی مسلط ہو گئی۔ تو ہر رسول کے بعد رو عمل دو ہیں یا مکمل گمراہ یا مکمل ہدایت یافتہ۔ بات پہنچ رہی ہے نا۔

یعنی ہر رسول کے بعد رو عمل ہیں یا مکمل ہدایت پا جائے۔ یا مکمل گمراہ ہو جائے۔ اور اب اس ”انذر“ کے مقابلے میں قرآن مجید نے جملے کوٹ کیے کہ تو میں کیا کہتیں رہیں رسولوں کے آنے پر کیا بھول گئے۔

**مَا أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا** (سورہ یسین آیت ۱۵) جب رسول نے کہا کہ ہم

تمہارے اللہ کے رسول بن کر آئے ہیں۔ تو قوم کہنے لگی کہ۔

**مَا أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَمَا أَنْزَلَ الرَّحْمَنُ مِنْ شَيْءٍ بِهِمْ**

جیسے بشر ہو۔ اور اللہ نے کچھ نازل نہیں کیا۔ اور تم تو ہم جیسے بشر ہو۔ یہ ہدایت یافہ کا

قول نہیں ہے۔ بلکہ گمراہ کا قول ہے۔

**مَا أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا** جب قوموں کے سامنے رسول آئے۔ تو قومیں کہنے

لگیں کہ تم تو ہم جیسے بشر ہو۔

**وَمَا أَنْزَلَ الرَّحْمَنُ مِنْ شَيْءٍ** اور رحمان نے کچھ نازل نہیں کیا۔ رحمان نے

کچھ نہیں بھیجا۔ نہ وہی ہے نہ کتاب ہے۔ یہ تم جو وہی کام تذکرہ کر رہے ہو۔ یہ تم جو کتاب

کے نازل ہونے کا دعویٰ کر رہے ہو۔ یہ سب غلط۔ ایسا کیوں کہو؟ رہ عمل

آرہا ہے رسولوں کے آنے کے بعد۔ ان کی قوم کی طرف سے۔ ان کے معاشرے کی

طرف سے۔

**وَمَا قَدْرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ** (سورہ النعام آیت ۹۱) یہ عجیب لوگ ہیں یہ

عجیب انسان ہیں۔ اللہ تک کی قدر نہیں کی۔ اور کہنے لگی کہ اللہ کسی بشر پر کوئی شے

نازل نہیں کرتا۔ بھی عجیب بات ہے۔

**إِذْ قَالُوا إِنَّمَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِنْ شَيْءٍ** (سورہ النعام آیت ۹۲) اللہ

نے کسی بشر پر کوئی شے نازل نہیں کی۔ بھی سنتے جا رہے ہوں۔ کہ اللہ کسی بشر پر کوئی شے

قوموں کی طرف سے آرہا ہے۔ تو نوحؑ کی قوم نے کہا۔ کچھ نازل نہیں کیا۔ آرام سے

سننا آرام سے۔ اس لئے کہ بڑے نازک مرحلے پر لے آیا ہوں ہیں۔

قوم ابراہیمؑ نے کہا اللہ نے کچھ نازل نہیں کیا۔ یہ قائدہ کلیہ ہے قرآن کا۔ کہ

جب موسیؑ نے کہا میں رسول ہوں۔ تو قوم کہنے لگی کچھ نازل نہیں کیا۔ عیسیؑ نے کہا

میں رسول ہوں۔ تو قوم کہنے لگی۔ کچھ نازل نہیں کیا۔ بھی توجہ رہے۔ تو قوموں کا

مزاج یہ ہے۔ کہ جب رسول آئے۔ تو کہہ دو کہ۔

وَمَا أَنْزَلَ الرَّحْمَنُ مِنْ شَيْءٍ رَّحْمَنْ نَزَلَ كُوئِيْ شَيْءٌ نَّاَزَلَ نَهْيِيْسِ كَيْ هَيْ. تَوْهُ  
كَافِرُوْنَ كَأَوْلَى كَيْ هَيْ؟ رَحْمَنْ نَزَلَ كُوئِيْ شَيْءٌ نَّاَزَلَ نَهْيِيْسِ كَيْ هَيْ. نَوْحَ كَيْ زَمَانَيْ مَيْ،  
اَبْرَاهِيْمَ كَيْ زَمَانَيْ مَيْ، مُوسَى كَيْ زَمَانَيْ مَيْ، عِيْسَى كَيْ زَمَانَيْ مَيْ. مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ  
كَيْ زَمَانَيْ مَيْ جَبْ بَهْيِ آيَتْ پُرْضَهِيْ گَيْ. جَبْ بَهْيِ قُرْآنَ پُيْشَ كَيْيَاهِيْ. جَبْ بَهْيِ  
تُورَيْتَ پُيْشَ كَيْ گَيْ. جَبْ بَهْيِ اَنْجِيلَ پُيْشَ كَيْ گَيْ. قُومَ نَيْ یَهِيْ كَاهَا.

كَوْمَا أَنْزَلَ الرَّحْمَنُ مِنْ شَيْءٍ اللَّهُ نَزَلَ كَيْهِ نَازَلَ نَهْيِيْسِ كَيْيَاهَا.  
بَاتْ تَهْيِيْ. كَجَبْ لَثَا هَوَا قَافِلَهْ دَرَبَرِيْزِيْدَ مَيْ آيَا. دَيْكَهُو بُرْبَهْ نَازَكَ مَرَحَلَهْ پَلَهْ آيَا هَوَا  
مَيْ. جَبْ لَثَا هَوَا قَافِلَهْ دَرَبَرِيْزِيْدَ مَيْ آيَا تُورِيْزِيْدَ حَسِيْنَ كَسَرَ كُوَدَيْكَهْ كَرَشَرَ پُرْضَهِيْنَهْ لَگَاهَا.

### لَعْبَتْ هَاشِمَ بِالْمَلَكِ فَلَا خَبْرَ جَاءَ وَلَا وَحْيٌ نَزَلَ

بَنِي هَاشِمَ نَعَمَتْ كَلَهْ ڈُھُونَگَ رَجَالِيَّا تَهَا. وَرَنَهْ كَيْتِيْ وَحِيْ كَيْسَا فَرَشَتَهَا. كُوئِيْ  
فَرَشَتَهَا نَهْيِيْسِ آيَا. كُوئِيْ وَحِيْ نَهْيِيْسِ آيَا. تَوْهُ جَوَسَبَ كَهْتَهَيْ هَوَيْ آيَهْ تَهْيِيْ.

لَعْبَتْ هَاشِمَ بِالْمَلَكِ فَلَا خَبْرَ جَاءَ كُوئِيْ خَرَ كُوئِيْ نَبُوتَ نَهْيِيْسِ وَلَا  
وَحْيٌ نَزَلَ. كُوئِيْ وَحِيْ نَازَلَ نَهْيِيْسِ هَوَيْ. مَاضِيَ كَصِيْخَهِ ہِیْ. یَعْنِي اَنْكَارَ كَرَ رَهَبَهِ وَحِيْ  
اَلَّهِ كَا. بَهْيِ تَوْجِهَهِ رَهَبَهِ. اَنْكَارَ كَرَ رَهَبَهِ. وَحِيْ اَلَّهِ كَا. اَبَ پَرْ وَحِيْ اَلَّهِ كَا اَنْكَارَ، نَوْحَ كَا  
انْكَارَهِ. اَبْرَاهِيْمَ كَا اَنْكَارَهِ. مُوسَى كَا اَنْكَارَهِ. عِيْسَى كَا اَنْكَارَهِ. مُحَمَّدَ كَا اَنْكَارَهِ.  
اَسَ لَهْيَهِ كَهْرَ زَمَانَيْ مَيْ اَنْ پَغْبِرُوْنَ كَهْ مَقَابِلَهْ مَيْ یَهِيْ كَاهَا. كَهْ كُوئِيْ وَحِيْ  
نَهْيِيْسِ آيَا. كُوئِيْ خَرَ نَهْيِيْسِ آيَا كُوئِيْ نَبُوتَ نَهْيِيْسِ. اَبَ اَگْرِيْزِيْدَهُ كُوئِيْ جَوَابَ نَدَهِ؟ سَنْ  
رَهِيْهِ هَوَنَهَا. سَنْ رَهِيْهِ هَوَنَهَا. صَلَوَاتَ.

دَيْكَهُو بِرِيْزِيْدَهُ كَرَ رَهَبَهِ. كَهْ كُوئِيْ وَحِيْ نَهْيِيْسِ آيَا. بَهْيِ اَسَ وَحِيْ كَا اَنْكَارَ نَهْيِيْسِ كَرَ رَهَبَهِ  
هِيْ وَهِيْ تَكَهْتَهَيْهِ "فَلَا خَبْرَ جَاءَ" كُوئِيْ خَرَ نَهْيِيْسِ آيَا كُوئِيْ نَبُوتَ نَهْيِيْسِ آيَا. "وَلَا وَحْيٌ  
نَزَلَ" بَهْيِ كُوئِيْ وَحِيْ نَازَلَ نَهْيِيْسِ هَوَيْ. تُورِيْزِيْدَهُ نَمَاسِندَهُ كَرَدَهِ. اَنْ سَارَهِ اَفْرَادَهِ كِيْ.  
جَوَابِيَاءَ كَا اَنْكَارَ كَرَتَهِ رَهِيْهِ، اَبَ كَوَنَ نَمَاسِندَهُ كَرَتَهِ اَنْ اَعْبَيَاءَ كِيْ جَوَگَزَهُ گَيْ؟ دَيْكَهُو رَهِيْهِ

هَوَنَهَا.

اب یزید کے اس نظرے کو کون توڑے۔ جو مگرین خدا کا نفرہ ہے۔ کہ کوئی وحی نہیں کوئی نبوت نہیں۔ اسی دربار میں اسی مقام پر علیؑ کی بیٹی کھڑی ہوئی اور کھڑے ہو کر جو خطبہ دیا ہے۔ اس میں کہا کہ

**یزید انک لاتمحوذ کرنا ولا تمیت ولا یانا۔** یزید تیری یہ ہمت نہیں ہے کہ ہمارے ذکر کو مٹا دے۔ اور ہمارے گھر میں نازل ہونے والی وحی کا انکار کر دے۔ بھی خدا کی قسم سننا۔ تیری یہ مجال نہیں ہے۔ بھی رک جاؤ اگر یہ حواب نہ آتا۔ تو دین آدم ختم ہو جاتا۔ دین نوحؑ ختم ہو جاتا۔ دین ابراہیمؑ ختم ہو جاتا۔ بہن نے دربار میں اعلان کر کے بتایا۔ کہ جیسے بھائی وارث آدم ہے۔ ویسے بہن بھی وارث آدم ہے۔ صلوٹ

عجیب مرحلہ ہے۔ بھی پہنچ رہی ہے تا بات! میرے محترم سننے والوں تک؟ دیکھو موضوع کے کچھ تقاضے ہیں تا۔ ”عالمی معاشرہ اور قرآن حکیم۔“ اور تم اس ملک کے سب سے زیادہ پڑھے لکھے شہر کے۔ پڑھے لکھے شہری ہو۔ تو اس لئے میں اب عادت بنارہا ہوں۔ کہ ان ناناؤں موضوعات پر گفتگو کی جائے۔ جن سے کان عموماً آشنا نہیں ہیں۔

”عالمی معاشرہ“ یہ کوئی منبر کا موضوع ہے۔ لیکن ہر موضوع منبر کا ہے۔ اگر دین سے متصل ہو۔ سمجھ رہے ہو نا اور میں اپنے ایک اجنبی دوست کو۔ اسی منبر سے ایک جواب بھی دے دوں۔ میں نے دو دن تک۔ آیت کی تلاوت کی۔

**بسم الله الرحمن الرحيم اقرا باسم ربک الذي خلق** (سورہ علق آیت ۱) میں شکر گزار ہوں۔ اپنے اس دوست کا۔ گمنام دوست کا۔ اس نے ٹیکی فون پہ بھجھ سے کھل کر سارے قرآن میں لکھا ہے کہ ”اقرا باسم ربک“ تو ٹھیک ہے میں نے دو دن تک ”باسم“ سے تلاوت کی۔ ”باسم ربک“ سے استدلال کر دیں گا لیکن یہ یاد رہے۔ کہ یہ بھی ایک قرات ہے۔ ”باسم ربک“ ایک قرات ہے۔ اگرچہ شاذ صحیح لیکن قرات ہے منبر پر آنے والا قرآن کو کافی نہیں

سمجھتا مگر جانتا ہے۔ قرآن کو جانتا ہے۔ اگرچہ کافی نہیں سمجھتا۔ اس لئے کہ سنت کے بغیر واقعہ قرآن کافی نہیں ہے۔

تو اب میں اس مرحلہ فکر سے آگے بڑھنا چاہ رہا ہوں۔ طغیانیت قوموں کا مزاج۔ سرکشی قوموں کا مزاج۔ جب نبی آئے تو مکمل انکار کر گئے۔ کچھ ایسے بھی تو ہیں جنہوں نے مکمل اقرار کر لیا۔ تو پیغمبر سے پہلے یا مُنکرین نوح ہیں۔ یا مومنین نوح۔ عجیب! بات ہے۔ نوح کے یا یامانے والے ہیں۔ یا انکار کرنے والے ہیں۔ ابراہیم کے یامانے والے ہیں۔ یا انکار کرنے والے ہیں۔ اور موئی کے یامانے والے ہیں۔ یا انکار کرنے والے ہیں۔ اس لئے کہ۔

**فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ (سورة خل ۳۶) جب بھی نبی آیا۔ کچھ کی ہدایت ہو گئی۔ کچھ گمراہ ہو گئے۔ تو یہاں مومن ہیں یا کافر۔ لیکن اسلام میں آنے کے بعد۔ ایک عجیب فلسفہ نکلا ایک تیسری قوم بھی آئی کہ زبان سے مانو دل سے انکار کرو یعنی متفاق سمجھ رہے ہو؟ یہاں رک کے دو جملے کہتا جاؤں پھر واپس آ جاؤں گا۔ یعنی بھی یا تو پورا رسول مان لو۔ یا پورے رسول کا انکار کر دو۔ بھی یہ تو نہیں ہو گا کہ آدھا مانو آدھے سے انکار کرو۔ لیکن قرآن نے کہا ہے۔**

**وَيَرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَيِّلًا (سورة نساء آیت ۱۵۰) اب مسلمانوں میں ایسے بھی ہیں جو اسلام اور کفر کے بیچ میں ایک نیاراستہ نکالنا چاہ رہے ہیں۔ کہ ان سے بھی ہم خوش ہیں ان سے بھی ہم خوش ہیں۔ ان سے بھی ہم راضی۔ ان سے بھی ہم راضی۔ تو نیاراستہ کیا نکالا۔ بھی جو موئی کو مان رہا ہے وہ ان کی ہر بات کو مان رہا ہے اور جو موئی کا مُنکر ہے وہ موئی کی ہر بات کا مُنکر ہے۔ ٹھیک ہے۔ نا بھی یہی ہونا چاہئے نا۔**

دیکھ جہاں جہاں بیٹھے ہوئے ہو۔ تمہیں متوجہ کر رہا ہوں۔ عیسیٰ کے زمانے میں جس نے عیسیٰ کو مان لیا۔ تو پورے عیسیٰ کو مانا۔ پورے عیسیٰ کو مانا ہے نا۔ اچھا۔ اور جس نے انکار کر دیا۔ پورے عیسیٰ کا انکار کیا۔ ایسا تو نہیں کیا کہ آدھا عیسیٰ مان لو۔ اور

آدھے عیسیٰ سے انکار کر دو۔ بھی عجیب ہیں مسلمان۔ کہتے ہیں کہ جب دین کی بات بتائیں تو مانو اور جب اولاد کے فضائل بیان کریں تو مت مانو۔ صلوٽ

بھی اب تم فیصلہ کر لو یہاں سے میں سرسری گزر جاؤں گا اس لئے کہ جاتا کہیں دور ہے تم خود فیصلہ کرو اور فیصلہ تم سے کرواؤں گا۔ کہنے لگے حضور۔ عالمین کا سب سے بڑا نبی خاتم النبین ہے۔ کہا کہ حضور بشر بھی تو تھے۔ وہی بات جو کافر کہہ رہا تھا۔

بھی عجیب بات ہے ہم نے حضور کی بشریت سے کب انکار کیا۔ بھی انکار نہیں کیا۔ لیکن تمہاری نگاہ صرف بشریت پر کیوں پڑتی ہے۔ نورانیت پر کیوں نہیں پڑتی؟ مسئلہ یہ ہے۔ اچھا بھی کہنے لگے حضور بشر بھی تو تھے۔ تو ہم نے کہا کہ ٹھیک تھے۔ پھر کہا کہ حضور کی زندگی میں کچھ بشریت کے تقاضے بھی تھے۔ ہم نے کہا ہوں گے۔ بھی تم سے فیصلہ کرواؤں گا۔ بشریت کے تقاضے بھی ہوں گے۔ کہا پھر اگر فضائل وغیرہ بیان کر دیئے۔ تو وہ بشریت کا تقاضہ تھا۔ بیٹی زیادہ پسند تھی۔ داماد زیادہ پسند تھا ٹھیک ہے نہ۔

نواسے زیادہ پسند تھے۔ کہہ دیا۔ بھی ٹھیک ہے نہ۔ کیا اچھی بات ہے خدا کی قسم۔ ہم نے کہا اچھا بھی یہ تو ہو گئی بشریت۔ تو اب رسالت کیا ہے کہنے لگے رسالت ہے مسجد میں۔ رسالت ہے منبر پر۔

بھی کمال ہو گیا۔ کمال ہو گیا۔ جب امت نے حضور کی زندگی کو تقسیم کیا۔ تو تقسیم گھر اور مسجد۔ اور مسجد میں منبر۔ یعنی جو گھر میں کہے وہ بشریت ہے۔ جو مسجد میں کرے وہ رسالت ہے۔ جو منبر پر کہے۔ وہ رسالت ہے۔ تو اب اتنا بتا دو۔ کہ بیٹی کے آنے پر حضور گھر میں کھڑے ہوئے تھے یا مسجد میں۔ صلوٽ۔

بھی عجیب بات ہے۔ بیٹی کے آنے پر حضور گھر میں کھڑے ہوئے یا مسجد میں؟ بھی حسین کے لئے ناقہ گھر میں بننے یا مسجد میں؟ علیؑ کو مولا جھرے میں بنایا یا غدری کے غیر سے؟

بھی ٹھیک ہے۔ اب اس بات کو یاد رکھنا کہ مجھے پھر واپس جانا ہے۔

کلا ان الانسان ليطغى لیکن یہ جملہ ناگزیر ہے اس لئے کہہ رہا ہوں۔  
یہ سارے واقعے سرکاری ہیں۔ ذاتی نہیں ہیں البتہ ایک واقعہ ملتا ہے اور وہ بھی۔ لحاف  
کا ہے۔ اب اس سے زیادہ تو میں وضاحت بھی نہیں کر سکتا۔ لحاف کا واقعہ ملتا ہے۔ وہ  
سرکاری نہیں وہ ذاتی ہے۔ وہ حجرے کا ہے۔ تو اب یہ تمہاری مرضی ہے۔ کہ جو  
حجرے میں ہو جائے وہ سرکاری بن جائے۔ جو مسجد میں ہو وہ ذاتی بن جائے۔  
عجیب بات ہے۔ بھی اسی کو تو قرآن نے کہا۔

کلا ان الانسان ليطغى انسان کے مزاج میں سرکشی ہے۔  
ان راہ استغنى جب وہ اپنے آپ کو مطمئن پاتا ہے۔ مستغنى پاتا ہے۔ بے  
نیاز پاتا ہے۔ تو سرکشی اختیار کرنے لگتا ہے۔ بھی عجیب بات ہے۔ عجیب بات ہے۔  
انسان کب مستغنى ہوتا ہے؟ کب بے نیاز ہوتا ہے۔ تم سے بہتر کون سمجھے گا؟ دولت  
آئی اکڑ آئی۔ اچھا چھوٹے سے افر خپ۔ پروموٹ (Promote) ہو گئے اکڑ آئی۔  
بھی ذرا سی دولت آئی اکڑ آئی۔ اچھا اگر کوئی بہت بڑے افر ہو گئے۔ اکڑ بڑھ  
گئی۔ کیا کمال کی بات ہے۔ مزاج نہیں ملتے۔ زمین پیاوس نہیں دھرا جاتا۔ اکڑ آئی  
اکڑ۔ کس بات پر؟ یاد دولت۔ یا طاقت۔ بینک بیلنس ہو گیا۔ بھی گاڑی ہو گئی بھی ٹھیک  
ہے تا۔ اکڑ آئی مزاج میں۔

بھی کمال کی بات ہے خدا کی قسم۔ توجہ رکھنا اس مرحلہ پر۔ اس لئے کہ اس  
مرحلے پر رکوں گا۔ تو اکڑ کب آتی ہے؟ جب دولت آجائے۔ اکڑ کب آتی ہے۔ جب  
طاقت آجائے۔ ٹھیک ہے نا۔ تو طاقت کے بعد اکڑ ہے۔ دولت کے بعد اکڑ ہے۔ اور  
اب سناؤہ یہی وحی۔ آخری سورہ پیش کرچکا ہوں۔ جس کے بعد کوئی سورہ نہیں آیا۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ۝ اَذَا جَاءَ نَصْرَ اللّٰهِ وَالْفَتْحُ ۝  
وَرَأْيَتِ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِيْنِ اللّٰهِ اَفْوَاجًا ۝ فَسَبَعَ بِحَمْدِ رَبِّكَ  
وَاسْتَغْفِرَهُ اَنْهُ كَانَ تَوَابًا ۝ (سورہ نصر) حبیب تیرے پاس فتح بھی آئی۔ نصرت  
بھی آئی۔ آئی نا۔ لوگ فوج در فوج تیرے دین میں داخل ہونے لگے۔ اب طاقت

تیرے پاس ہے۔ اور دولت تیرے پاس ہے۔ یہودیوں کے خزانے فتح خبر کے بعد تیرے پاس ہیں۔ حکومت تیرے پاس ہیں۔ اور اقتدار تیرے پاس ہے۔ لیکن خردار حبیب اکٹھ آنے پائے۔ استغفار ہے۔ سمجھ رہے ہو بات کو۔

بھی کمال کی بات ہے۔ بہت زیادہ دامن وقت میں گنجائش نہیں ہے۔ لیکن جہاں تک لے جانا چاہ رہا ہوں۔ وہاں تک جانا نگزیر ہے۔ *إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِيَنِ اللَّهِ أَفْوَاجًاً فَسَبِّحْ* یُحَمْدِ رَبِّکَ حمد کرو اللہ کی تسبیح پڑھو اللہ کی۔ ”وَاسْتَغْفِرْهُ“ اور اس سے مغفرت طلب کرتے رہو۔ استغفار۔ استغفار۔

بھی اب سمجھ میں آیا۔ عامی معاشرہ طغیان۔ قرآن حکیم، استغفار۔ ادھر دولت سے طغیان آیا۔ ادھر دولت سے استغفار آیا۔ بھی۔ سمجھ رہے ہو بات کو۔ پہنچ رہی ہے نا بات۔ بھی یہی سبب ہے۔ رکے رہنا خدا کی قسم۔ اس لئے کہ اس مرحلے پر روک کر اپنے سنتے والوں کو پیغام دوں گا۔ یہ استغفاریہ! طلب مغفرت۔ مالک مجھے معاف کر دے۔ کیا گناہ کیا تھا رسول نے۔ وَاسْتَغْفِرْهُ۔

بڑا نازک مرحلہ ہے۔ اور بڑے دھوکے کھائے ہیں۔ تفیر لکھنے والوں نے۔ اور انہوں نے بڑی ٹھوکریں کھائی ہیں۔ یہ علماء کہنے لگے۔ کوئی نہ کوئی توکناہ کیا ہی ہو گا۔ تو اب ذرا استغفار پر سنتے جاؤ۔ اور یہیں آج بات کو روکنا چاہ رہا ہوں۔ نوح! جاؤ۔ ذرا ذرا۔ اپنی قوم کو اور جب نوح نے ذرا نا شروع کیا۔ بھی سننا پھر واپس جا رہا ہوں سورہ نوح کی طرف۔

*اسْتَغْفِرُوا رَبَّکُمْ إِنَّهُ كَانَ غَنَّافًا وَيَكْوُنُ أَپَنِي ربِّ کا استغفار کرو۔ وہ بڑا معاف کرنے والا ہے۔ اپنے رب کا استغفار کرو۔ تمہارا رب بہت بڑا معاف کرنے والا ہے۔ یعنی استغفار اکھڑا۔ معانی دوہری دیکھو۔ ایک جملہ سنتے جاؤ۔ اور یہ جملہ کبھی تمہارے گام آجائے گا۔ غافر معاف کرنے والا، غفار بہت معاف کرنے والا۔ تم استغفار کرو۔ بڑا لہکا جملہ ہے۔ تم ایک مرتبہ مانگو۔ وہ بار بار دے گا۔*

استغفار کے بعد معافی ملے گی۔ **وَيَمْدُدُهُ كُمْ بِأَمْوَالٍ وَّبَيْتِينَ** (سورہ نوح آیت ۱۲) استغفار کرو۔ تمہیں مال بھی دے گا۔ استغفار کرو تمہیں بیٹے بھی دے گا۔ **وَيَجْعَلَ لَكُمْ جَنَّتٍ** (سورہ نوح آیت ۱۲) استغفار کرو تمہیں باغ بھی دے گا۔

**وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا** استغفار کرو تمہیں پانی بھی دے گا۔ نہیں بھی دے گا۔ رکے رہنا۔

میں نے آج بات کو ذرا سطح عمومی سے بلند کر دیا ہے۔ لیکن جس مرحلہ پر لے آیا ہوں۔ اس مرحلے پر۔ چاہ رہا ہوں کہ سننے والا۔ رک کے سنے۔ استغفار کرو۔ استغفار کے معنی اللہ سے معافی طلب کرنا۔ وہ غفار ہے تمہیں معاف کر دے گا بہت بڑا غفار ہے تو اکھری استغفار دوہری غفاریت اور اسی طرح سے تواب بہت زیادہ تو بہ قبول کرنے والا۔ اکھری توبہ۔ دوہری توابیت۔

بھی عجیب بات ہے۔ اگر زندگی میں تمہاری کبھی خواہش ہو۔ کہ اللہ فقط ادھار پر کام نہ چلائے۔ نقد پر کام چلائے۔ تو استغفار کرتے رہنا۔ رسول کو حکم ہے استغفار کرو۔ رسول کا استغفار اور دعائیں۔ دعائے کمیل ہی اٹھا کے دیکھ لو۔ علیؑ کے کتنے استغفار ہیں، کیا کمال کی بات ہے؟ کون سے گناہ کئے تھے؟ ہے ناقوٰب بھی بہت تو جہ اس لئے کہ اس نازک مرحلہ پر جو فکر ہدیہ کرنا چاہ رہا ہوں وہ فکر بڑی ضروری ہے۔ **اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ** اپنے رب کا استغفار کرو اُنہے کان غفار ا وہ تو بڑا قدیم مغفرت کرنے والا ہے اب آج تک میری سمجھ میں نہ آیا کہ

رکے رہنا! اتنا غفار ہے تمہارا رب۔ اتنا تواب تمہارا رب۔ رب العالمین تمہارا رب، خلقت دینے والا عطا کرنے والا تمہارا رب، تمہیں صورتیں دینے والا تمہارا رب، تمہیں تعلیم دینے والا۔ کتنا حُمُن ہے۔ کتنا حیم ہے۔ وہ تاریخ قرآن کا واقع۔ کہ جب فُلخانے اقدام کرنا چاہا یو حرف کی طرف۔ تو پہلے اپنے بہت پر پر وہ ڈال دیا۔

بھی کیا کمال کا مرحلہ ہے۔ اس نے پہلے اپنے بٹ پر پردہ ڈال دیا کتنی ہیبت تھی؟ زلیخا کے دل میں اس سنگ تراش کے بٹ کی؟ اگر اتنی ہیبت رب العالمین کی تمہارے دل میں آجائے۔ تو تم بھی اس مرحلے پر آ جاؤ کہ بے اختیار سجدہ ہو۔ بے اختیار شیخ ہو۔ بے اختیار عبادتیں ہو۔ میں پہنچانا یہ چاہ رہا تھا۔ میں اکثر سوچتا ہوں اور تمہیں بھی میرے ساتھ سوچنا چاہئے۔ کہ اگر سنگ تراش کے مجھے کی اتنی ہیبت ہو۔ تو جو رب العالمین ہے اس کی کتنی ہیبت ہو گی۔ اگر انسان اسے ذہن میں رکھ لے۔ تو سارے گناہوں سے فج جائے گا۔ تو پہلی منزل ہے کہ گناہ کے لئے استغفار کرو خدا کی قسم ترجمہ آئیوں کا میں پیش کر چکا ہوں۔

اج سے ۷۱ یا ۱۸۱۸ میں میں نے محفل شاہ خراسان میں تقریر کرتے ہوئے۔ چھوٹا سا واقعہ پیش کیا تھا اور اس واقعہ کو استغفار ہی کے حوالے سے آج کوٹ (Quote) کر رہا ہوں۔ ایک شخص آیا علیٰ کے پاس اور حضرت عبد اللہ ابن عباس علیٰ کے پہلو میں بیٹھے ہوئے ہیں۔ اچھا پہنچانتے ہو مفسر الامت امت کے سب سے بڑے عالم۔

عبد اللہ ابن عباس کون؟ مفسر الامت۔ امت کے سب سے بڑے عالم مفسر قرآن یہ ان کے لقب ہیں۔ کتنا بڑا آدمی علیٰ کے پہلو میں بیٹھا ہوا ہے۔ ایک شخص آیا کہنے لگایا علیٰ بڑے گناہ ہوئے۔ بڑے گناہ ہوئے۔ کہا اچھا۔ پھر کہایا علیٰ کوئی طریقہ بتا دو کہ میرے گناہ معاف ہو جائیں کہا استغفار کر، استغفار کر۔ چلا گیا۔

ایک شخص آیا۔ اچھا ایک ہی شخص کی باتیں ہیں یا علیٰ میں بہت غریب ہوں۔ دو وقت کی روٹی بھی ٹھیک سے چلتی نہیں ہے۔ پھر کہایا علیٰ کوئی طریقہ بتا دو۔ کہ دو وقت کی روٹی تو ٹھیک سے چلنے لگے۔ کہا استغفار کر۔ چلا گیا۔ اب عبد اللہ ابن عباس کے کان کھڑے ہوئے۔ کہ بھی اس نے کہا میرے گناہ بہت زیادہ ہیں کہا استغفار کر۔ اس نے کہا میرے پاس مال نہیں ہے۔ کہا استغفار کر۔ کوئی تیسرا گلیا۔ کہنے لگایا علیٰ اللہ نے مجھے سب کچھ دیا ہے۔ بیٹا نہیں ہے۔ لس دعا کر دو۔ تو تم کچھ کر دو کہ اللہ مجھے بیٹا دے

دے۔ کہا استغفار کر۔

کمال ہے خدا کی قسم لوگ اپنی مشکلیں بیان کرنے آرہے ہیں اور علیؑ ایک جملے میں جواب دے رہے ہیں مشکل کشائے ہو تو ایسا ہو۔ صلوٰات۔  
کہا! میٹا نہیں ہے یا علیؑ۔ کہا استغفار کر۔ گناہ بہت ہیں۔ کہا استغفار کر۔ مال نہیں ہے۔ استغفار کر۔

بھی کمال کی بات ہے نا۔ اچھا ایک شخص آیا کہ یا علیؑ میں نے بڑی محنت سے باعث گلایا تھا۔ اور وہ باعث خشک ہو گیا۔ پھل آتے ہیں خراب ہو جاتے ہیں۔ کہا استغفار کر۔ عبداللہ ابن عباسؓ پریشان ہوئے۔ اور گھٹنا دبانے لگے علیؑ کا کہ کر کیا رہے ہیں، کوئی اور آگئا۔ کہا یا علیؑ ہم گاؤں والوں نے بڑی محنت سے نہر کھو دی تھی اور نہر کھو دکر اپنے گاؤں تک لائے تھے نہر خشک ہو گئی اب کیا کریں یا علیؑ؟ کہا استغفار کر۔

ابن عباسؓ نے کہا کہ یا امیر المؤمنینؑ اتنے مشکل بے جوڑ سوالات اور جواب ایک۔ کہ استغفار کر۔ ہر ایک کو کہے جا رہے ہیں کہ استغفار کر۔ کہا ابن عباس تم نے قرآن نہیں پڑھا۔ کس سے کہہ رہے ہیں۔ مفتر قرآن سے ابن عباس تم نے قرآن نہیں پڑھا؟ کہا یا علیؑ قرآن تو پڑھا ہے۔ کہا بھول گئے۔

استغفروا ربکم انہ کان غفار استغفار کرو اللہ بخشنے گا۔

یمدد کم باموال استغفار کرو مال دے گا۔

وینین بیٹے دے گا۔

ویجعل لكم جنّات استغفار کرو باعث دے گا۔

ویجعل لكم انہاراً نہریں دے گا۔

عجیب مرحلہ ہے۔ اب روکوں گا اپنے سارے سننے والوں کو۔ بھی یہیں تو تم سے فیصلہ کرواؤ گا جیسے ابھی تم سے فیصلہ کروایا تھا ب روکوں گا۔ اچھا ب یہ آیتیں ذہن میں آگئیں۔ علیؑ نے جب آیتیں پڑھیں تو فرمانے لگے حضرت ابن عباسؓ کہ یا علیؑ ایسا لگتا ہے جیسے یہ آیتیں میں نے پہلی بار سنی ہوں۔

پہلی بار نازل ہوئی ہوں۔ مسکرا کر کہا نازل تو بہت پہلے ہو گئی ہیں۔ سمجھے اب ہو۔ صلوات۔ پڑھنا اور ہے سمجھنا اور ہے۔ اچھا یہ پیغام میرے اس دوست کے لئے بھی تھا۔ جس نے میری اصلاح کی تھی ٹیلی فون کے ذریعے کہ پڑھنا اور ہے سمجھنا اور ہے۔ استغفار کرو۔ اچھا بھی کس بات کے لئے استغفار کرو۔ گناہوں کے لئے بھی توجہ رہے۔ استغفار کس چیز کے لئے گناہوں کے لئے؟ اب تک تو یہی سنت آئے ہیں ناگناہوں کے لئے استغفار۔ بیٹا چاہئے استغفار کرو۔ بھی توجہ رہے۔ مال چاہئے استغفار کرو۔ بھی اگر کسی نے کوئی گناہ نہ کیا ہو لیکن بیٹا نہیں ہے۔ تو کیا استغفار نہ کرے۔

بہت دلیق مرحلہ فکر ہے۔ کوئی ایسا سوچو متنی پر ہیز گار آدمی جس نے کوئی گناہ نہ کیا ہو۔ کیا ہی نہیں۔ ٹھیک ہے تا۔ اچھا اس کا بیٹا نہیں ہے۔ تو کیا تمہارا خیال یہ ہے کہ استغفار نہ کرے گا۔ کس چیز کے لئے گناہ کے لئے؟ نہیں گناہ کے لئے نہیں بیٹے کے لئے۔ اچھا کسی کے پاس بیٹا ہے مال نہیں ہے۔ لیکن گناہ گار نہیں ہے وہ استغفار کرے گا۔

بھی توجہ رہے توجہ رہے استغفار کرے گا! کوئی گناہ کے لئے کرے گا۔ کوئی مال کے لئے کرے گا۔ کوئی نہروں کے لئے کرے گا۔ کوئی باغات کے لئے کرے گا۔ تواب سمجھ میں آیا۔ کہ آل محمد کے استغفار نہ ہوتے تو آج یہ نسلیں بھی نہ ہوتیں۔ یہ دنیا بھی نہ ہوتی۔ صلوات

کرو استغفار۔ سمجھ رہے ہو بھی ایسے سمجھو قرآن کو کہ اگر آل محمد کے استغفار نہ ہوتے۔ تو نہ بیٹے ہوتے۔ نہ مال و دولت ہوتے۔ نہ نہریں ہوتی۔ نہ باغات ہوتے۔ تو ان کے استغفار نے اس دنیا کو قائم رکھا ہے۔ میرے دوستو۔ میرے عزیزو استغفار فقط گناہ پر نہیں ہوتا۔ اب میں کنکلوڈ (Conclude) کر رہا ہوں باقتوں کو۔ تخلیص دے رہا ہوں باقتوں کو۔ باقتوں ختم ہو گئی ہیں، سننا اور یاد کرنا۔ باقتوں ختم ہو رہی ہیں۔ عالمی معاشرہ! طغیان۔ قرآن حکیم کا حکم! استغفار، ٹھیک طے ہو گئی بات اور تم

آلِ محمدؐ کا استغفار سمجھ گئے۔ تم رسولؐ کا استغفار سمجھ گئے۔ بھی ہماری ذمہ داری اکھری ہے۔ محمدؐ وآلِ محمدؐ کی ذمہ داری دوہری ہے۔ دوہری ہے نا۔ وہ امت کے لئے استغفار کر رہے ہیں۔ تو آج جو یہ شلیں باقی ہیں اس استغفار کے سبب باقی ہیں۔ اچھا یہ جو زمین و آسمان قائم ہے۔ مال بھی ہے۔ دولت بھی ہے باغ بھی نہیں بھی ہیں۔ سب کچھ ہے۔ سب کچھ ہے نا۔ استغفار آلِ محمدؐ کا۔ استغفار تیغیرا کرمؐ کا۔ اس نے روکا ہوا ہے۔ اس لئے کہ اب کہیں لے جانا چاہ رہا ہوں عجیب و غریب آیت ہے۔ اور یہ آیت آج کی حد تک تمہیں ہدیہ کر رہا ہوں۔

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ طَوْمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبُهُمْ  
وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ (سورة انفال آیت ۳۳) جاؤ دیکھنا آیت کو۔ حبیب جب تک تم موجود ہو۔ ہم عذاب نہیں نازل کریں گے۔ بھی محمدؐ کے ہوتے ہوئے عذاب نہیں آئے گا، اس لئے کہ عذاب غصے کا اور جلال کا نتیجہ ہے۔ اور محمدؐ ہے رحمت۔ تو رحمت اور جلال ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے۔

بات پہنچ گئی۔ دیکھو اب تو میرے پاس مصائب کا بھی وقت نہیں رہا۔ لیکن جہاں تک لے جانا چاہ رہا ہوں وہاں تک دو جملوں میں لے جاؤں گا۔ اور دو ہی جملے مصائب کے عرض کروں گا۔ لیکن بات میرے سنتے والوں تک پہنچ جائے۔

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ حَبِيبُ اللَّهِ بھی عذاب نازل نہیں کرے گا۔ بھی نہیں کرے گا۔ بھی نہیں کرے گا۔ جب تک تو موجود ہے۔ کیوں اس لئے کہ رسولؐ ہے رحمت اور عذاب ہے غضب۔ تو رحمت اور غضب ایک ساتھ جمع نہیں ہو سکتے۔

وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبُهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ اور عذاب رکنے کا ایک طریقہ اور بھی ہے۔ استغفار کریں ہم عذاب کو روکے رکھیں گے۔ بس، بس میرے دوستو میرے عزیز دارک جاؤ استغفار کرو۔ بھی دو ہی طریقے ہیں عذاب روکنے کے۔ یا رسول موجود ہو۔ اور یا استغفار ہو۔ ٹھیک ہے نا۔ تیسرا تو کوئی طریقہ نہیں ہے۔

عذاب روکنے کا تیرا کوئی طریقہ نہیں ہے۔ یا رسول ہو۔ یا استغفار ہو۔  
بھی توجہ رہے توجہ رہے۔ آج جو میں جملہ کہہ رہا ہوں اسے قیامت تک یاد  
رکھنا۔ میں پوری دنیا کی بات کر رہا ہوں۔ ملت اسلامیہ میں کوئی برائی ایسی نہیں ہے۔  
جو بھی امتوں میں ہو اور اس میں نہ ہو۔

**الذِّينَ طَغَوْا فِي الْبَلَادِ** (سورہ فتح) **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**  
**وَالْفَجْرُ وَلَيَالٍ عَشْرٍ وَالشَّفْعُ وَالوَتْرُ وَالنَّيْلُ إِذَا يَسِيرٌ** هُنْ فِي ذَلِكَ  
**قَسْمٌ لِذِي حِجْرٍ** (سورہ فتح آیت ۱۵) آگے بڑھ رہا ہوں میں۔

الذین طغوا فی البلاد وہ فرعون والے۔ وہ نمرود والے۔ وہ ارم ذات  
العماد والے۔ وہ قوم خود والے۔ وہ قوم عاد یہ طغیان تھے۔ یہ سرکش تھے ہم نے ان پر  
عذاب بھیج دیا۔ کبھی پھر صحیح تفصیل سے بتاؤں گا۔ اس لئے کہ اب توانیں وقت میں  
گھاٹشی نہیں رہی۔

وہ سرکش تھے ہم نے ان پر عذاب بھیج دیا۔ تو آج پورا مسلمان معاشرہ سرکش  
ہے۔ جو قوم عاد میں برائیاں تھیں سب مسلمانوں میں ہیں۔ جو قوم شمود میں برائیاں  
تھیں سب مسلمانوں میں ہیں۔ جو قوم فرعون میں برائیاں تھیں وہ آج سب مسلمانوں  
میں ہیں۔ اچھا تو مااضی کا عذاب کیوں نہیں بھیجتا۔ بھیج دے نا۔ کہنے لگا وہ شرطیں دی  
تھیں عذاب روکنے کی۔ یا مُحَمَّدٌ ہو۔ یا کوئی استغفار کرنے والا ہو۔ تو ہے کوئی استغفار  
کرنے والا۔ صلوٰات۔

ہے کوئی؟ بیکھی گئی بات۔ پھر ہی کبھی پھر کسی میرے پاس کل ساڑھے چار  
دقیقہ ہیں۔ جن میں اس گفتگو کو مکمل کرنا ہے فضائل اور مصائب کے ساتھ۔ ہے کوئی  
استغفار کرنے والا۔ بھی ہے کوئی دنیا کا ولی اللہ کوئی پیر، کوئی مرشد کامل، جو کہہ دے  
کہ ہمارے استغفار نے عذاب کو روکا ہوا ہے۔ کس کی مجال ہے امت میں سے۔ کس کی  
مجال ہے کہ کہہ دے کہ ہمارے استغفار پر عذاب رکا ہوا ہے۔ بھی یا مُحَمَّدٌ کہہ یا مُحَمَّدٌ چیسا  
کہے۔

آگئی بات! آگئی بات! اس شہزادے تک جس کے تذکرے کو ہمیشہ میں نہ اپنے لئے باعث فخر سمجھا۔ تمہارا زمانے کا امام یہ جو تمہارا وجود ہے نا۔ یہ اس کے استغفار کی بھیک ہے۔ بس میرے دوستو۔ میرے عزیزو میں اب تقریر تمام کرنے والا ہوں۔ یہ تمہارا وجود۔ تمہارا سے مراد صرف تم نہیں ہو۔ پوری ملت اسلامیہ ہے۔ پوری ملت اسلامیہ ہے۔ یہ جو تمہارا وجود ہے نا۔ یہ اس کے استغفار کی بھیک ہے۔ سمجھ رہے ہوں۔ تو دو ہی تو بڑے کام ہیں۔

ایک امت کے لئے استغفار کرنا۔ دوسرے حسینؑ پر گریہ کرنا۔ جاؤ زمانہ اگر تمہیں توفیق دے۔ تو زیارت ناجیہ میرے بار ہویں امامؑ کی زیارت کربلا والوں کے لئے۔ اس زیارت کا ترجیح بھی ہو چکا ہے۔ ترجیح کے ساتھ اس زیارت کو پڑھنا۔ ٹھیک ہے نا۔ اگر زمانہ توفیق دے۔ بس ایک جملہ واضح کرنا چاہ رہا ہوں۔

**السلام على النازحين عن الأؤطان.** سلام ہوان لوگوں پر جن سے زبردستی وطن چھڑا دیا گیا۔ سلام ہوان لوگوں پر۔ جن سے زبردستی وطن چھڑا دیا گیا۔ سن رہے ہوں۔ دیکھو اگر کوئی خوشی سے وطن چھوڑے تو وہ روتا نہیں ہے۔ بڑے آرام سے سفر کرتا ہے۔ اور جس سے وطن چھڑایا جائے۔ وہ روکے وطن کو چھوڑتا ہے۔

ایک صحابی ہیں۔ حضرت عمرہ غفاریؓ بھرے تھے۔ بھرے کا مطلب جانتے ہو۔ یعنی کان کام نہیں کرتے تھے۔ اور علم الرجال کی کتابوں میں یہ لکھا ہے۔ کہ اتنے بھرے تھے۔ خدا ان سے راضی ہو۔ اور خدا ان کے درجات کو بلند کرے دیکھو کیسے کیسے لوگ گزر گئے دنیا سے۔

**کان لا يسمع صوت الرعد** یعنی اتنے بھرے تھے۔ کہ ان کے کانوں میں بادل کے گر جنے کی آواز بھی نہیں جاتی تھی۔ سن لیا۔ عمرہ نام یاد رکھنا۔ عمرہ غفاری کے کانوں میں بادل کی کڑک، بچکی کی چمک، بادل کی گریج۔ یہ ان کو محسوس نہیں ہوتی تھی۔ ۲۸ ربیع کی رات کو۔ اچھا پہچانتے ہو ۲۸ ربیع کی رات کو۔

یہ وہ رات ہے۔ جس کے دوسرے دن حسینؑ مدینہ چھوڑیں گے۔

۲۸ رجب کی رات کو آدمی رات کے قریب حضرت عزؑ وہ غفاری اپنے بستر سے اٹھ کر بیٹھ گئے اور اپنی زوجہ سے کہنے لگے بی بی، میں تو بادل کی گرج بھی نہیں سنتا یہ کن یہیوں کے رونے کی آوازیں میرے کانوں میں آ رہی ہیں۔ تو ایک مرتبہ ان کی بی بی نے پکار کے کہا۔ یہ فاطمہ زہرا کی بیٹیاں ہیں جو رورہی ہیں۔ تقریر تمام ہو گئی۔ ایک یا ڈیڑھ منٹ جو باقی رہ گئے ہیں۔ ان کے اندر بات کو مکمل کرنا چاہ رہا ہوں۔

چلے میئنے سے مکہ آئے۔ مکہ میں قیام کیا۔ بڑی تفصیلات ہیں۔ لیکن اب میرے پاس وقت نہیں ہے۔ دو محرم کو ذوالحجہ نے چلنے سے انکار کیا۔ بستی والوں کو بلایا۔ پوچھا۔ بستی کا نام کیا ہے۔ جب معلوم ہوا کہ بھی کربلا ہے۔ کہنے لگے عباسؑ خیمے بیہاں نصب کر دو۔

ارے اسی زمین پر میرے بچے ذبح کئے جائیں گے۔ خیمے نصب ہوئے۔ خیمے ابوالفضل العباسؑ نے اپنی نگرانی میں خیمے نصب کئے۔ جب خیمے نصب ہو گئے نا۔ تو یہیاں محمولوں سے اتریں۔ اور اپنے اپنے خیموں میں گئیں شہزادی زینب کی گود میں سکینہ تھیں۔ چلیں اور خیمے میں داخل ہو گئیں۔ اور زمین پر بیٹھ گئیں پھر کو گود میں لئے ہوئے۔

جیسے ہی بیٹھیں۔ ایک زرد غبار اڑا۔ اور اڑ کر بچی کے بالوں پر آیا۔ ایک مرتبہ پکارا کہ فضہ ذرا بھیا کو بلا کر لاو۔ حسینؑ آئے۔ کہا بھیا کہیں اور قیام کرو۔ ارے اس مٹی سے تمہارے خون کی بو آ رہی ہے۔

اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔ آخری جملہ اہل قریہ کو بلایا۔ بس بس میرے دوستوں میرے عزیزوں تم گریہ کر چکے اور میری تقریر تمام ہو گئی اہل قریہ کو بلایا۔ ۶۰ ہزار درہم میں وہ زمین خریدی اور خریدنے کے بعد بنی اسد سے کہنے لگے۔ کہ میں نے یہ زمین تھیں ہبہ کی۔

لیکن شرط یہ ہے۔ کہ فوج یزیدؑ کے جانے کے بعد ہمارے لاشوں کو دفن کر

دینا۔ دوسری شرط یہ ہے کہ اگر کوئی ہماری قبر کا نشان پوچھتا ہوا آئے۔ تو اسے نشان قبر بتلا دینا۔ اور تیسرا شرط یہ ہے کہ اگر کوئی ہمارا غریب زائر آجائے تو تین دن مہمان رکھنا۔

بُنی اسد جب جانے لگے۔ کہا ذرا اپنی عورتوں کو بھیج دو۔ بُنی اسد کی عورتیں آئیں مولّا نے کہا بیویوں میں فاطمہ زہراؓ کا بیٹا ہوں میں خدیجۃ الکبریؓ کو نواسہ ہوں بیویوں میں زینبؓ کا بھائی ہوں۔ اگر تمہارے مرد کسی سبب سے مجھے دفن نہ کر سکیں۔ تو پانی بھرنے کے بہانے آنا اور ہمیں دفن کر دینا۔

عورتیں جب جانے لگیں کہا اپنے چھوٹے چھوٹے بچوں کو بھیج دو۔ پچھے آئے تو حسینؓ نے کہا بچوں میں سینہ کا باپ ہوں۔ ارے میں اصغرؓ کا باپ ہوں۔ اگر تمہارے ماں باپ ہمیں دفن کرنے نہ آئیں۔ تو کھلینے کے بہانے آنا۔ اور ایک ایک مٹھی خاک لے کر ہماری لاشوں میں ڈال دینا۔

وَسَيَعْلَمُونَ الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّ مُتَّلِبَ الْيَقْلِبِ

## چو تھی مجلس

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ۝  
 إِنَّا لِيَسْمِعُ دَبِيْكَ الَّذِي خَلَقَ خَلْقَ الْاِنْسَانَ مِنْ عَيْنٍ ۝  
 إِنَّا وَرَبِّكَ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْبِهِ عَلَمَ الْاِنْسَانَ  
 مَا لَمْ يَعْلَمْ ۝ كَلَّا إِنَّ الْاِنْسَانَ لَيَظْفَغَ ۝ أَمَّا سَرَاةُ  
 اسْتَغْنَيْ ۝ إِنَّهُ إِلَى رَبِّكَ الرَّجِيْعُ ۝

عزیزان محترم! عالمی معاشرہ اور قرآن حکیم کے عنوان سے ہمارا سلسلہ گفتگو چوتھے مرحلے میں داخل ہو رہا ہے۔ مسلسل میں نے ان آیات کی تلاوت کا شرف حاصل کیا۔ اور اپنے محترم سننے والوں کی خدمت میں ان آیات کا ترجمہ پیش کیا۔ جیسا کہ میں پہلے یہ عرض کرچکا ہوں کہ یہ پہلی وحی ہے۔ یہ پہلا بیان ہے جو انسانیت کے نام ہے۔ اس پہلی وحی کا آغاز کیا ہے پروردگار نے اپنی خالقیت کے اعلان سے۔ پڑھو۔ اپنے رب کے نام سے پڑھو۔ جس نے خلق کیا۔ اور دو مرتبہ لفظ خلق آیا پہلی آیت۔ پڑھو اپنے رب کے نام سے جس نے خلق کیا۔ خلق الانسان من علق۔ جس نے انسان کو جنم ہوئے خون سے خلق کیا۔ خالقیت کو بڑا ناز ہے۔ پروردگار کو بڑا ناز ہے۔

بھی! عجیب بات ہے اور ناگزیر ہے کہ میں یہ جملہ کہہ کے بھر آگے بڑھوں۔ کہ بھی خالق اور موجد میں فرق ہے۔ خالق اور ہے۔ موجد اور ہے۔ بھی پنسلین کو کس نے ایجاد کیا، کسی نے بلب ایجاد کیا۔ کسی نے ہوائی جہاز ایجاد کیا۔ کسی نے طیارہ ایجاد کیا۔ کسی نے ریلیں کے سسٹم کو ایجاد کیا۔ تو موجد اور خالق اور فرق کیا ہے؟ موجد وہ جو چیزیں پائی جا رہی ہیں۔ ان میں مخصوص تناسب قائم کرے۔ مخصوص ترکیب پر

عمل پیرا ہو۔ مخصوص ترتیب عطا کرے اور عطا کرنے کے بعد ایک چیز بناؤ۔ اور جب وہ چیز بن گئی۔ تواب اس کے اختیار میں نہیں ہے۔ یعنی جس نے ریل بنائی۔ اب ریل اس کے اختیار میں نہیں ہے کہ اس کی مرضی سے چلے اور اس کی مرضی سے رکے۔

فرق سمجھ میں آگیا یہ موجد اور خالق کا فرق سمجھ میں آگیا۔ تو میں نہیں سے آگے بڑھوں گا۔ بھی سنتے جاؤ۔ اور آج تو عجیب و غریب اتفاق ہے۔ حضرت مولانا عقیل الغریب تشریف فرمائیں میرے نوجوان دوست اور بر صیرہ ہندوستان اور پاکستان کے ممتاز ترین علماء اور خطباء میں ان کا شمار ہوتا ہے۔

دیکھو تمہیں ایک بات سچ بتاتا جاؤں اہل علم کا وجود برکت ہے۔ سمجھ رہے ہو نا بات کو سمجھ رہے ہو۔ اور دو آیتیں تو یاد ہی ہوں گی۔ الذی علم بالقلم۔ علم الانسان مالم یعلم تو یعنی پہلی وی میں علم کا تذکرہ ہے۔ تواب رکون گا نہیں۔ موجد چیزوں کو جوڑ کر کوئی چیز بنالے۔ لیکن اب اس چیز کو فنا نہیں کر سکتا۔ جس نے ریل بنائی وہ ریل کو فنا کر کے دکھائے۔ جس نے ہوائی جہاز بنایا۔ وہ اب ہوائی جہاز کو فنا کر کے دکھائے۔ نہیں کر سکتا۔ موجد ہے۔ لیکن خالق بنائے بھی مٹائے بھی۔ خالق بتاتا بھی ہے۔ اور خالق مٹاتا بھی ہے۔ اسے کہتے ہیں خالق۔ اچھا بہتاں ایڈیسون نے بلب ایجاد کیا۔

بھی سننا خدا کی قسم۔ ایڈیسون نے بلب ایجاد کیا۔ تواب کچھ لوگ ہوں گے اس موجد کے دوست۔ کچھ لوگ ہوں گے موجد کے دشمن۔ اب اگر موجد کہے بلب سے کہ دیکھو میرے دوستوں کے گھر پر جانا بلب نہیں سنے گا۔ بھی جس نے طیارہ ایجاد کیا۔ جس نے ہوائی جہاز ایجاد کیا۔ وہ ہوائی جہاز کو حکم دے۔ کہ بس وہ پیشے اور انہیں لے جائے جو میرے دوست ہوں۔ خبردار میرے دشمنوں کو سوارنہ کرنا۔ جس نے کمپیوٹر ایجاد کیا۔ تو وہ کمپیوٹر سے کہہ دے کہ میرے دشمن کے ہاتھوں پر کام نہیں کرنا۔ تو موجد بنائے اور پھر بے اختیار ہو جائے۔ اور خالق وہ جو بنا کر۔ کنٹرول اپنے ہاتھ میں

رکھ۔ بھی لکڑی تو لکڑی ہے۔ بنی اسرائیل کے ہاتھ میں رہے لکڑی رہے۔ موئی کے ہاتھ میں آجائے تو عصاء بن جائے۔ صلوٽ۔

لکڑی تو لکڑی ہے۔ لیکن وہی لکڑی اگر بنی اسرائیل کے کسی انسان کے ہاتھ میں چلی جائے۔ لکڑی ہی رہے۔ موئی<sup>۱</sup> کے ہاتھ میں آئے۔ اثر دھا بن جائے۔ یہ ہے خالقیت۔ اسی لئے پروردگار نے جب تعارف کرایا۔ قرآن مجید میں اپنی ذات گرامی کا تو کس شان کے ساتھ تعارف کرایا۔ **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**۔ بھی کچھ آیتیں سنتے جاؤ۔ قرآن کا پڑھنا بھی عبادت ہے۔ قرآن کا سننا بھی عبادت اور اس لئے بھی سنتے جاؤ کہ کتاب کافی ہے نا۔

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**۔ دیکھو خالقیت کا تعارف۔ اور یہیں سے میں آگے بڑھ جاؤں گا۔

**سَبَّحَ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوْيٌ وَالَّذِي قَدَرَ فَهَدَى** (سورہ اعلیٰ۔ آیت ۱۳۳) سبّح، تشیع کرو۔ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى اپنے رب اعلیٰ کے نام کی تشیع کرو۔

**الَّذِي خَلَقَ** جس نے تمہیں خلق کیا۔ خلق کیا ہے خلقت پر تذکرہ ہو رہا ہے۔ فَسَوْيٌ نوک پلک دیکھ کے بنایا ہے۔ یہ ہے سورہ اعلیٰ اور اب میں سورہ انظار کی تلاوت کا شرف حاصل کر رہا ہوں۔

**يَا يَهُآ إِلَّا إِنْسَانٌ مَاعْرَكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوْكَ فَعَدَلَكَ فِي اِي صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكِبَكَ** (سورہ الانظار ۶۔۷۔۸) اے انسان تجھے تیرے رب سے کس نے بھکاریا۔ کس نے ہٹادیا تیرے رب سے۔ جو بڑا کریم ہے۔ **الَّذِي خَلَقَكَ**، یہ تیرا رب وہ ہے جس نے تجھے خلق کیا۔

کمال ہو گیا! رب کے رہنا خدا کی قسم۔ پھر سننا یا یہا الانسان ماغر ک **بِرِبِّ الْكَرِيمِ** **الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوْكَ فَعَدَلَكَ** **فِي اِي صُورَةٍ**

ماشاء رکبک ۰ اللہ نے تجھے خلق کیا۔ نوک پلک سے ٹھیک ٹھیک بنا لیا۔ خلق ک کا ترجمہ کر رہا ہوں۔ فعدلک۔ تیرے جسم میں عناصر کا توازن قائم کیا۔ فی ای صورہ ماشاء رکبک اور اچھی تصویریں بنائیں۔

بھی! کمال کی بات ہے۔ اچھی تصویریں بنائیں۔ یہ جو بیٹھے ہوئے لوگ ہیں نا۔ یہ اللہ کی بنائی ہوئی تصویریں ہیں۔ بھی رکے رہنا خدا کی قسم اچھی تصویریں بنائیں۔ فی ای صورہ ماشاء رکبک بھی بھول گئے۔ **هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِيُّ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى** (سورہ حشر آیت ۲۳) اللہ ہے۔ خالق ہے۔ ان کے وجود بنانے والا ہے۔ صور ہے۔ تصویریں بنانے والا ہے۔

کمال ہو گیا۔ بھی بہت توجہ رہے۔ بہت توجہ۔ تصویر بناتا ہے۔ صور ہے۔ سورہ مومن نے آواز دی۔ **صَوَرُكُمْ فَأَحَسَنَ صُورَكُمْ** (آیت ۶۳) اللہ نے تمہاری تصویریں بنائیں۔ اور جو بہتر کن تصویر ممکن تھی وہ بنائی۔ تو تم ہو اللہ کی تصویر۔ ایک ایک انسان اللہ کی تصویر ہے۔ یہ سارے بیٹھے ہوئے لوگ اللہ کی تصویریں ہیں۔ اچھا تو مصور کو تو جانتے ہو نا۔ بھی سنو۔ دو چار جملے سنو۔ میں بہت تیزی کے ساتھ آگے بڑھ جاؤں گا۔ جانتے ہو نا مصور کو جگہ چاہئے بنانے کے لئے۔ کیوں چاہئے کہ تصویر اس پر بنائے۔ روشنی ہو جب تو بنائے۔ انہیں میں کیا خاک بنائے گا۔ اور یہ مصور ایسا ہے جو جگہ میں بیٹھ کے نہیں بطن مادر میں بناتا ہے۔

کیا کمال کی بات ہے۔ کیا کمال کی بات ہے۔ بھی سننا کہیں دور لے کے جاؤں گا۔ مصور کو جگہ چاہئے۔ مصور کو روشنی چاہئے۔ مصور کو کیوں چاہئے۔ جس کے اوپر تصویر بنائے۔ اور وہ مصور ایسا ہے۔ کہ جو جگہ میں نہیں بطن مادر میں تصویر بناتا ہے۔ کیوں پر نہیں قطرہ آب پر تصویر بناتا ہے۔ اجائے میں نہیں انہیں میں تصویریں بناتا ہے۔ اور ایسی تصویر بناتا ہے۔ کہ تمہارا مصور تصویر بنائے۔ نہ بول سکے نہ سن سکے۔ اور اللہ کی بنائی ہوئی تصویریں بول بھی رہی ہیں سن بھی رہی ہیں۔ صلوٰت۔

توجہ رہے۔

بھی عجیب و غریب مرحلہ فکر ہے نا۔ اچھا تو مصور تو تمہارے پاس بھی ہے۔ تمہارے معاشرے میں تمہارا یہ گلوبال عالمی معاشرہ اس میں مصور بھی ہے نا تمہارا مصور۔ اچھا اس نے پینٹنگ کی اور تم بڑے شوق کے ساتھ اور بڑے ذوق کے ساتھ تصویر کو خرید کر لائے۔ اب تم نے ڈرائیکٹ روم میں اسے آویزاں کر دیا۔ لیکن دیکھو ایک بات کا خیال رکھنا۔ اس تصویر کو پانی سے بچانا ورنہ تصویر مٹ جائے گی۔ اسے آگ سے بچانا ورنہ تصویر جل جائے گی۔ ہوا سے بچانا ورنہ رنگ دھیٹے پڑ جائیں گے۔ بھی دیکھ رہے ہونا۔ مٹی سے بچانا، ورنہ تصویر نظر نہیں آئے گی۔ تو تصویر کے چار ہی دشمن ہیں۔ آگ، پانی، ہوا اور مٹی اور ایک مصور ایسا ہے کہ انہیں کو ملا کر تصویریں بنا رہا ہے۔ پہنچ رہی ہے بات؟ صلوٽ۔

يَا يَهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمَ ۝ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّكَ فَعَدَلَكَ ۝ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَبُّكَ ۝ (سورہ انفطار آیات ۲، ۷، ۸)۔ اور ادھر سورہ حجرات۔ يَا يَهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًاٰ وَقَبَائِلَ لِتَعْرِفُوا ط ان اکرمکم عندالله اتقکم ط (سورہ حجرات آیت ۱۳) دیکھو پوری انسانیت سے خطاب ہے۔ انسانوں میں نے تمہیں خلق کیا۔ میرے علاوہ کوئی اور خالق نہیں ہے۔ بھی توجہ رہے۔ یہ ہے سورہ حجرات۔

اور اب سورہ آل عمران آنَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَلْفَافِ  
الَّتِي وَالنَّهَارِ لَأَيْتَ لَا وَلِي الْأَلْبَابِ (سورہ آل عمران آیت ۱۹۰) ہم نے آسمان و زمین کی تخلیق میں اور رات دن کے آنے میں نشانیاں رکھی ہیں اپنے وجود کی صاحبان عقل کے لئے۔ سن رہے ہو نا آئیں۔ ان فی خلق السموات والارض و اختلاف البیان و البیان لایت لا ولی الالباب ہماری تخلیق میں ہم نے آسمانوں کو بنایا۔ ہم نے جوز میں کو بنایا۔ اس میں شانی ہے ہمارے وجود کی۔ اور پھر اسی بات کو کہا۔ سورہ نحل میں بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ۔ اتنی امور

اللَّهُ فَلَا تَسْتَعِجِلُوهُ سُجْنَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ۔ سولھواں سورہ قرآن  
کا اور پہلی و سری تیسری اور چوتھی آیت تک پڑھ رہا ہوں۔

يَنْزُلُ الْمَلِئَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ  
أَنْدِرُوا إِنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا إِنَّهُ فَاتَّقُونَ ۝ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ  
تَعَلَّى عَمَّا يُشَرِّكُونَ ۝ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ نَطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ  
مُّبَيِّنٌ (سورہ خل ۲، ۳، ۴ آیات) اللہ نے آسمان و زمین کو بڑی حکمت کے ساتھ  
خلق کیا ہے۔ بڑی مصلحتوں کے ساتھ خلق کیا ہے۔ اور اللہ ان ساری صفتوں سے دور  
ہے جو صفتیں مشرکین اللہ کے لئے بیان کرتے ہیں۔ خلق الانسان من نطفة  
انسان کو نطفہ سے خلق کیا۔ بھی بہت توجہ رہے۔ میں نے واقعاب بڑی زحمت دے دی۔  
خلق الانسان من نطفة فاذا هو خصیم مبین عجیب بات ہے کہ ہم نے  
انسان کو نطفہ سے پیدا کیا۔ اور وہی انسان ہمارے سامنے کھڑا ہو گیا۔ اور ہم سے جھگڑا  
کرنے پر آمادہ ہے۔

کیا دلیل کی آیت قرآن مجید میں انسانیت کو دی۔ خلق الانسان من  
نطفة بھی کس آب نجس سے خلق ہوئے ہو۔ کس نجس پانی سے خلق ہوئے ہو۔  
بھی جبھی تو غصہ میں آکر بولتا ہے۔ یعنی عجیب بات ہے تمہاری پوری زندگی دو  
نجاستوں کے درمیان گزر رہی ہے۔

آئے غسل ولادت۔ گئے غسل میت۔ بڑی اکثر ہے۔ بڑا ناز ہے۔ کہ ہم وزیر  
ہو گئے، ہم وزیر اعظم ہو گئے۔ ہم صدر مملکت ہو گئے۔ ہم دنیا کی بڑی طاقت بن گئے۔  
بڑی اکثر ہے۔ لیکن کبھی سوچا ہے۔ آئے تو غسل ولادت، نجس تھے پاک کئے گئے۔  
جاری ہو غسل میت۔ نجس ہو گئے تھے پھر پاک ہو جاؤ۔ تو تمہاری زندگی دو نجاستوں  
کے درمیان گزر رہی ہے۔ لیکن ایک ایسا تھا۔ جو کہ پیدا ہوا تھا تو کعبہ میں۔ اور گیا تو  
مسجد میں۔ کیا کمال کی بات ہے۔ اس شخص کا کمال دیکھ رہے ہوں۔

خلق الانسان من نطفة فاذا هو خصیم مبین۔ آرام سے سنتے

جانا۔ اس لئے کہ بڑے ناموس موضوعات ہیں جن پر اپنے سننے والوں کو متوجہ کر رہا ہوں۔ ہم نے انسان کو نطفہ سے خلق کیا۔ اور وہ ہم ہی سے کھڑا ہو گیا جھگڑا کرنے کے لئے۔ ہم سے کھلا جھگڑا کرنے لگا۔

یہ ہے عالمی معاشرہ کا انسان۔ ”عالمی معاشرہ اور قرآن حکیم“: یہ ہے عالمی معاشرہ کا انسان اور اب قرآن حکیم کی نصیحت۔ اقرا با اسم ربک الذی خلق، خلق الانسان من علق۔ آغاز خلقت۔ ان الی ربک الرحمی۔ انعام رجعت بھی نہیں لانا تھا آغاز خلقت۔ انعام رجعت۔ بھی اسی کو تو مشہور آیت میں کہتے ہوں۔ انا للہ و انا الیہ راجعون۔ ہم اللہ کے لئے ہیں اور ہم اسی کی بارگاہ میں پلٹ کے جانے والے ہیں۔ لایادہ ہے۔ لے وہ جائے گا۔ کیا اپنی خوشی سے آئے ہو؟

بھی دیکھو! آدمی روتا اس بات پر ہے جو مزاج کے خلاف ہو۔ بھی میرے دوستوں میرے عزیزو کیا میں یہ جو بات کہنے جا رہا ہوں اس میں بھی کوئی مسلک کا فرق ہے بھی کسی مسلک کا نہیں ہے۔ بھی یہ تو مشاہدے کی بنیاد پر کہہ رہا ہوں میں کہ آدمی روتا اس بات پر ہے جو مزاج کے خلاف ہو۔ بھی اگر آنا تمہارے مزاج کے خلاف نہ ہوتا۔ تو تم دنیا میں روتے ہوئے نہ آتے۔ سمجھ رہے ہو نا؟ بات سمجھ میں آرہی ہے نا؟ اگر روتا۔ مزاج کے خلاف نہ ہوتا۔ تو تم اس دنیا میں روتے ہوئے نہ آتے۔ آئے تھے تو آنا خلاف مزاج تھا۔ اور جب گئے تو جانا خلاف مزاج ہے۔ کوئی جانے کو تیار نہیں ہے۔ اور یہی ہے قرآن حکیم کی نصیحت کہ لایا بھی وہ لے بھی وہی جائے گا۔ سمجھ رہے ہو اس بات کو؟ اگر میرے ساتھ آپکے ہو اس مرحلے تک تو سنتے جاؤ۔

آغاز خلقت سے۔ وہ آیتیں جو سر نامہ کلام میں پڑھی گئیں۔ انعام رجعت پر کہ اس کی بارگاہ میں جانا ہے۔ اور درمیان میں ”کلا ان الانسان لیطغی“ اچھا بھی اس سے اور ”الذی علم بالقلم“ یہ اللہ ہے یہ اللہ وہ ہے جس نے قلم سے

لکھنا سکھایا۔ علم کی تعریف ہو رہی ہے۔ بھی کسی موقع پر عرض کروں گا۔ بھی کمال کی بات ہے۔ قلم سے لکھنا سکھایا۔ ”علم الانسان مالم یعلم“۔ انسان کو سب کچھ سکھلا دیا۔ انسان کو سارے علم دے دیئے۔ ”کلا ان الانسان لیطفی“۔ لیکن عجیب بات ہے۔ انسان سر کشی کے جا رہا ہے۔ اپنے آپ کو مستغتی سمجھتا ہے۔ سر کشی کے جا رہا ہے۔ تو صرف مال میں سر کشی نہیں ہے۔ صرف اقتدار میں سر کشی نہیں ہے۔ علم میں بھی سر کشی ہوتی ہے۔ دیکھو بڑا دیقین مرحلہ فکر ہے۔ سر کشی علم میں بھی ہوتی ہے۔ تم پوچھو گے۔ کہ یہ علم میں سر کشی کہاں سے آگئی۔ تو جس نے بلب ایجاد کیا تھا کیا وہ جاہل تھا؟ میں سوال کر رہا ہوں جس نے کمپیوٹر۔ اور انسانی منفعت کی چیزیں مثلاً بلب ایجاد کیا، کیا وہ جاہل تھا؟ بھی علم ہی کی بنیاد پر تو بلب ایجاد کیا تھا۔

کمپیوٹر آج دنیا کا آٹھواں عجوبہ علم ہی کی بنیاد پر تو ایجاد ہوا ہے۔ طیارے علم ہی کی بنیاد پر ایجاد ہوئے ہیں۔ اور ایتم بم اور بھی تعلم ہی کی بنیاد پر آیا ہے۔ وہ میراںکل! جو چینکے جا رہے ہیں وہ بھی علم ہی کی بنیاد پر آئئے ہیں۔ توجہ بڑی طاقتیں یہ دیکھتی ہیں کہ دولت ہمارے پاس، سرمایہ ہمارے پاس، علم کے سارے خزانے ہمارے پاس۔ نیکنالوجی میں ہم نے عروج حاصل کر لیا تو چاہتی یہ ہیں کہ دوسری قوموں کو اپنا غلام بنالیں۔

بھی بہت توجہ رہے۔ بہت توجہ رہے۔ علم تھا اگر کسی کے پاس ہو۔ تو پورے معاشرے کو ظالم بنادے۔ اب بڑی قوموں کو نہ کیا ہے؟ فیکریاں، دیوبنکل فیکریاں ہمارے پاس۔ اسلحہ بنانے کے کارخانے ہمارے پاس۔ سارا زر مبادلہ دنیا کا ہمارے پاس۔ ساری طاقت دنیا کی ہمارے پاس۔ معیشت پر سارا کنٹرول ہمارا۔ تو اب ہم دوسری قوموں کو غلام بنائیں گے۔ یہ ہے سر کشی۔ یہ ہے تکمیر۔ آج اسلحہ ڈھانے والی فیکریاں اتنا اسلحہ چھینک پھیکی ہیں کہ اگر وہ سارا کا سارا استعمال ہو جائے۔ تو چند گھنٹوں میں کہہ ارض ہو ایں بکھر جائے۔

بھی سن رہے ہو میں کیا کہہ رہا ہوں۔ اتنا سلسلہ اس پورے گلوب میں جمع ہو چکا ہے۔ کہ اگر سارا کاسارا اسلسلہ استعمال کر لیا جائے۔ تو یہ فنا ہو جائے۔ ایک ایک انسان فنا ہو جائے۔ بھی عجیب بات ہے جہاں میں لے آیا۔ تو طاقت مجھے بھی تسلیم کہ طاقت ہے۔ بہادری مجھے بھی تسلیم کہ بہادری ہے۔ جرأت مجھے بھی تسلیم کہ جرأت ہے۔ قوموں کو غلام بولیا جا رہا ہے۔

اچھا بھی کبھی تم نے سن۔ کہ فلاں ڈاکو بہت بڑا بہادر تھا۔ اس نے اتنا مال لوٹا۔ گھروالوں کے سامنے مال کو لوٹ کر لے گیا۔ دوچار کو قتل بھی کر دیا۔ بہادر تو ہے تو کبھی تم نے بہادری کی تعریف سنی۔ ڈاکو کی بہادری کی۔ تو بات کل اتنی ہے۔ کہ تعریف وہاں ہوتی ہے جہاں طاقت کا استعمال بر مخل ہو۔ پہنچ گئے۔ کیونکہ ڈاکو نے طاقت کا بے محل استعمال کیا۔ غلط استعمال کیا۔ اس لئے تعریف کے قابل ہیں ہے۔ اور جہاں طاقت کا بر محل استعمال ہو۔ وہاں تعریف ہوتی ہے طاقت کی۔ تو ڈاکو اپنی طاقت کا بے محل استعمال کرتا ہے۔ اصول یاد رکھنا کہ جہاں طاقت کا استعمال بے محل ہو وہاں نہ ملت ہے۔ جہاں طاقت کا استعمال بر محل ہو وہاں تعریف ہے۔ اب ساری اسلامی جنگوں کو اٹھا کے دیکھ لیتا۔ کہ طاقت کا استعمال کہاں بر محل ہے اور کہاں محل کے خلاف ہے۔

پہنچ رہی ہے نا بات۔ جناب مولانا عقیل الغزوی صاحب قبلہ مجھے یہ چھپیساں سال ہے اس منبر پر۔ اور میں یہ بہت زیادہ پڑھے لکھے شہر کے بہت زیادہ پڑھے لکھے شہر یوں سے خطاب کر رہا ہوں۔ ٹھیک ہے۔ اور میں نے اب اپنی عادت بنائی ہے۔ کہ ان تماں وہ م موضوعات پر گفتگو کی جائے۔ جس سے عام طور سے منبر اور اہل منبر مانوس نہیں۔

اس لئے کہ قرآن حکیم دنیا کا کوئی ایسا موضوع نہیں ہے جو اپنے دامن میں سمیٹ کر نہیں لکھتا۔ اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ آپ موجود رہے ہوں کہ اب کس قسم کی گفتگو ہو رہی ہے۔ لیکن میں کیا کروں۔ یہ تو میری مجبوری ہے طاقت کا بے محل

استعمال قابل نہ مت ہے۔ طاقت کا برعکش محل استعمال قابل تعریف ہے۔

اب طاقت کے سرکش گھوڑے کے منہ میں لگام کون ڈالے؟ بھی مسئلہ تو سارا یہ ہے کہ اس طاقت کے سارے گھوڑے سرکش ہیں۔ ان کے منہ میں لگام کون ڈالے۔ اب قرآن نے آواز دی اگر طاقت کو لگام دینی ہو۔ سورہ حشر "وَمَا أَنْتُمْ  
الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوَا" (آیت ۷۷) جو رسول کو دے اسے لے لو۔ جس سے روک دے اس سے رک جاؤ۔

میرے دوستو! میرے عزیز والب پہنچا ہوں تہید کے بعد اس مرحلے پر جس مرحلے پر اب بات کو روک لینا ہے۔ سورہ حشر انھوں سورہ قرآن کا۔ وَمَا أَنْتُمْ  
الرَّسُولُ فَخُذُوهُ رسول جس کی دعوت دے اسے قبول کرو۔ رسول جو دے اسے لے لو۔ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوَا اور جس سے رسول اُردو کے فاتتھو اور ک جاؤ۔ ٹھیک ہے نا۔ یہ ہے سورہ حشر آج بڑی مانوس آئیں پڑھوں گا۔ اور یہیں سے آگے بڑھ جاؤں گا۔

میرے بی کو سمجھ لو سارا مسئلہ حل ہو جائے گا۔ رسول جس چیز کی دعوت دے کرو۔ جس چیز سے روکے رک جاؤ۔ بھی توجہ۔ رسول جو دے وہ لے لو۔ میں نے کہا رسول جو دے۔ میرے محترم سامعین یہی ہے نا آیت یہی ہے نا۔ وَمَا أَنْتُمْ  
الرَّسُولُ فَخُذُوهُ جو رسول دے۔ وہ لے لو۔ یہ تو نہیں کہا۔ کہ جو رسول مانگے وہ مت دینا۔

بھی رسول جو دے لے لو۔ رسول جو دے وہ لے لو۔ یہ تو نہیں کہا نا کہ رسول ۲ جو مانگے وہ مت دینا۔ نہیں رسول جو دے وہ لے لو۔ رسول جو مانگے وہ دے دینا۔ اگر زندگی میں رسالت کی اجرت مانگے تو وہ دے دینا۔ اور اگر مررتے وقت قلم مانگے تو وہ دے دینا۔ صلوٰت۔

بھی سننا، اب میں اب میں اپنے سنتے والوں کی خدمت میں یکھی مانوس آئیں ہدیہ کروں گا۔ سورہ حشر وَمَا أَنْتُمْ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ، وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ

فَانْتَهُوا رَسُولُ جُودَةَ دَعَ دَلَلَ لَوْ اُورَسُولُ جَسَرَ كَرَوْكَ اَسَسَ رَوْكَ جَاؤَ  
سُورَةُ حَشْرٍ اُورَابُ سُورَةُ اَحْزَابٍ۔

يَا يَهُا النَّبِيُّ اِنَّا اَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَ مُبَشِّرًا وَ نَذِيرًا وَ دَاعِيًا  
إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ (سورہ احزاب آیت ۲۵-۲۶) حبیب تم دعوت دو۔ پکارو، بلاو اپنی  
طرف۔ بھی یہی ہے نا؟ دَاعِيَا إِلَى اللَّهِ۔ اللہ کی طرف دعوت دینے والا۔ یہ سورہ  
احزاب۔ اور اب سورہ خل۔ سو ٹھواں سورہ قرآن کا۔ اُدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ  
بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ۔ وَجَادِلُهُمْ بِالْتِقَىٰ هِيَ أَحْسَنُ طَانَ  
رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ (سورہ  
خل۔ ۱۲۵) حبیب لوگوں کو دعوت دو۔ لوگوں کو پکارو۔ لوگوں کو بلاو۔ اللہ کے راستے  
کی طرف۔ تو میرے محمدؐ کا کام لوگوں کو اللہ کے راستے کی طرف بلانا ہے۔

بھی توجہ رہے۔ لوگ جتنے آتے جائیں۔ اور جتنے اسلام سے قریب ہوتے  
جائیں۔ اتنے ہی سابق ہوتے جائیں گے۔ اب رک جاؤ۔ میں نے یہ ساری زحمت،  
اس مرحلے کے لئے دی تھی۔ حبیب تو دعوت دے لوگوں کو اسلام کی طرف۔ اب جو  
جتنا زیادہ اسلام سے قریب ہو گا اتنا ہی افضل ہو گانا۔ اور جو جتنا زیادہ اسلام سے دور ہو گا  
اتنا ہی کمتر ہو گا۔

بھی بہت توجہ رہے اس لئے کہ اسی مرحلے کے لئے میں نے زحمت دی ہے۔  
صحابہ کرام۔ اولیاء عظام۔ بڑے بڑے فقہاء، بڑے بڑے بزرگ۔ پوری ملت کے  
سارے بڑے عرفاء پہنچے ہوئے لوگ۔ ان سب کے لئے ایک معیار بڑا رہا ہوں۔ کسی  
ایک انسان کے لئے مخصوص نہیں ہے۔ کہ جو جتنا زیادہ اسلام سے قریب ہے۔ وہ زیادہ  
افضل ہے۔ جو جتنا زیادہ اسلام سے دور ہے۔ وہ کم تر ہے۔ تو ہم احترام کرتے ہیں فقہا کا  
اس لئے کہ اسلام سے قریب ہیں۔ بھی بہت توجہ رہے۔

ایماناک مرحلہ فکر ہے۔ کہ میں الفاظ ملاش کر رہا ہوں۔ اُس تاک مرحلہ فکر  
سے آگے جانے کے لئے۔ بھی صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ اجمعین ہمارے لئے

باعث شرف اور باعث فضیلت کیوں ہیں؟ اس لئے کہ اسلام سے قریب ہیں۔ فقہاء  
ہمارے لئے باعث عزت کیوں ہیں؟ اس لئے کہ بڑے بڑے فقہاء اسلام سے قریب  
ہیں۔ بھی توجہ رہے۔ یہ اولیاء اللہ یہ ہمارے لئے باعث عزت کیوں ہیں؟ اس لئے کہ  
اسلام سے قریب ہیں۔ تو ان سب کی شناخت اسلام سے ہے۔ فقہاء پہچانے گئے اسلام  
سے۔

بھی توجہ رہے۔ فقہاء پہچانے گئے اسلام سے۔ اولیاء پہچانے گئے اسلام سے۔  
صحابہ کرام پہچانے گئے اسلام سے۔ لیکن اسلام پہچانا جائے کس سے؟ میرے  
دوستو! فقہاء کی فضیلت ہے اسلام سے۔ علماء کی فضیلت ہے اسلام سے۔ ولیوں کی  
فضیلت ہے اسلام سے۔ صحابہ کرام کی فضیلت ہے اسلام سے۔ لیکن اسلام کی فضیلت  
کس سے ہے؟ تو بھی یہی تفرقہ ہے امت میں اور نبی میں۔ کہ تم اسلام پر عمل کرو تو  
مسلمان بن جاؤ۔ اور میرا محمد عمل کرنا جائے۔ اسلام بننا جائے۔  
بس۔ تو سب پہچانے جائیں اسلام سے۔ اسلام پہچانا جائے محمد سے۔ پہنچ رہی  
ہے نہ بات؟ اگر بات پہنچ رہی ہے۔ تو پھر اسی مقام سے میں آگے بڑھ جاؤں گا۔ اسلام  
پہچانا جائے محمد سے۔ جب حکم آجائے تو تم عمل کرو۔ اور محمد جب عمل کرے تو حکم  
بن جائے۔ بھی ہے تو یہی۔ ہے تو یہی۔ کہ محمد عمل کرنا گیا۔ کہتا گیا۔ محمد کہتا گیا  
کرتا گیا۔ اسلام بننا گیا۔ اور جب اسلام بن گیا تو تم نے عمل کیا۔ تو تم میں اور محمد میں  
فرق یہ ہے کہ وہ اپنے اعمال سے اسلام بنائے۔ اور جب اسلام بن جائے تو تم اس پر  
عمل کرو۔ تو اب تمہیں شرم نہیں آتی یہ کہتے ہوئے کہ ہم محمد جیسے یا محمد ہم جیسا۔  
صلوت۔

کیا نازک مرحلہ فکر ہے جس مرحلہ فکر پر۔ بات کو روک رہا ہوں۔ رسول ہے  
بلانے والا۔ میں نے سورہ نحل کی آیت ہدیہ کی۔ اور سورہ احزاب کی آیت بھی ہدیہ  
کی۔ **دَاعِيَاً إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ** نحل میں حکم ہے کہ اللہ کے اذن سے دعوت دو۔  
اور سورہ انفال۔ آٹھواں سورہ قرآن مجید کا۔ اس کی چوبیسویں آیت۔ **يَا يَهُ**

الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِهِ وَلِرَسُولٍ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُعِينُكُمْ ح

پوری آیت کا، ترجمہ نہیں کروں گا۔ رسول جب بلائے، تو فرما لبیک کہو۔ جب تم  
مومن ہو ورنہ مومن نہیں ہو۔ تو رسول کی ہر پکار پر جانا لازم ہے۔ رسول کی ہر  
دعوت پر لبیک کہنا لازم ہے۔ چاہے وہ نماز کے لئے بلائے۔ چاہے وہ آذان کے  
لئے بلائے۔ چاہے وہ حج کے لئے بلائے۔ چاہے وہ روزے کے لئے بلائے۔

دیکھ رہے ہوں۔ رسول کی دعوت ہے۔ اور اس دعوت پر کرنا واجب۔ آجنا  
واجب اگر کہے نماز پڑھو نماز پڑھنا واجب۔ اگر کہے روزہ رکھو روزہ رکھنا واجب۔ اگر  
کہے خمس دو خمس دینا واجب۔ اگر کہے پرده کرو۔ پرده کرنا واجب۔ بھی ہر پکار پر  
لبیک کہنی ہے نا۔ رسول کی ہر پکار پر لبیک کہنی ہے۔ یہی توفرق ہے میرے نبی میں۔  
اور دوسرے انبیاء میں۔ سورہ نوح ۱۰۷ اکھڑواں سورہ قرآن کا اٹھی دعوٹ قومی  
لَيْلًا وَنَهَارًا فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِيَّتِي إِلَّا فِرَارًا۔ (آیت ۵۔ ۶) نوح نے شکایت  
کی بارگاہ الہی میں کہ پروردگارا میں اپنی قوم کو دن میں بھی بیلاتا رہا۔ رات میں بھی بیلاتا  
رہا۔ لیکن عجیب بات ہے پروردگار کے میری قوم بلانے پر فرار کرتی رہی۔ تو نوح کو  
پھر کھانے کا رخ نہیں ہے۔ نوح کو ڈھیلے کھانے کا رخ نہیں ہے۔ نوح کو رخ  
ہونے کا رخ نہیں ہے۔ نوح کو رخ ہے تو اس بات کا کہ میں بلااؤں امت فرار کر  
جائے۔

ٹھہر جاؤ۔ ٹھہر جاؤ۔ ٹھہر جاؤ اس مرطے پر۔ قرآن مجید نے دو مقامات پر۔  
ہری فیصلہ کن بات کہی۔ سورہ نور آیت نمبر ۲۲ میں کہا اُذًا کانُوا مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ  
جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّىٰ يَسْتَأْذِنُوهُ۔ دیکھو رسول اگر کسی اجتماعی کام میں ہو تو  
خیردار اسے چھوڑ کے نہ جانا۔ آپ اجتماعی کام سمجھتے ہیں نا۔

وَاذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَىٰ امْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّىٰ يَسْتَأْذِنُوهُ۔  
رسول گروہ کے ساتھ کسی مقام پر کوئی اجتماعی کام کر رہا ہو تو اُذن لئے بغیر اسے چھوڑ  
کے نہ جانا۔ یہ ہے سورہ نوح اور وہ ہے سورہ جمعہ۔ وَإِذَا رَأَوْ تِجَارَةً أُولَئِهَا

انقضوا الیہا۔ وتر کو ک قائمًا طنم دمت کی ہے اگر رسول نماز پڑھا رہا ہو۔ تو خبردار تجارت کی طرف نہ جانا۔ یعنی بتلادیا۔ کہ اگر رسول میدان میں ہو۔ تو میدان چھوڑ کر نہ جانا اور اگر رسول نماز میں ہو تو نماز توڑ کے نہ جانا۔

بھی بہت توجہ رہے۔ اس لئے کہ آج تو میرے پاس دامن وقت میں گنجائش بھی نہیں ہے اور کہنا کچھ تھا کہا میں نے کچھ اور۔ لیکن جب آگیا ہوں اس مرحلے پر۔ یہ بھی ہوتا ہے کبھی کبھی تقاضائے وقت بلوایتا ہے۔ ٹھیک ہے ناکبھی ایسا بھی ہوتا ہے۔ تقاضائے وقت بھی ہوتا ہے تو کیا کہا دیکھو رسول جب جماعت میں ہو تو خبردار جماعت توڑ کے نہ جانا۔ اب یہ تو الگ مسئلہ ہے۔ یہ مفسرین بتلائیں گے۔ کہ کون توڑ کے گیا کون رکایہ ایک الگ مسئلہ ہے۔ اب یہ میرا مسئلہ نہیں ہے۔

بس میں تو صرف اتنا بتلانا چاہ رہا ہوں کہ رسول اگر نماز میں ہو۔ اور تم نماز پڑھ رہے ہو۔ تو توڑ کے نہیں جاسکتے۔ تو اللہ نے پوری امت کو نماز میں۔ رسول کے لئے روک لیا۔ بھی تم آزاد ہو اپنے گھر میں جا کر پڑھ لو۔ لیکن جب رسول کے ساتھ نماز میں آگئے تو توڑ کے نہیں جاسکتے۔ تو اللہ نے پوری امت کو نماز میں، رسول کے لئے روکا ہوا ہے۔ ہے نا؟ چھوڑ کے نہیں جاسکتے۔

اور عجیب بات ہے کہ رسول نماز پڑھا رہا ہے۔ اور امت نماز پڑھ رہی ہے۔ اس لئے کہ اللہ نے روکا ہوا ہے اور رسول سجدہ کے عالم میں کہہ رہا ہے سب سچان ربی الاعلیٰ ویحتمدہ سب سچان ربی الاعلیٰ ویحتمدہ۔ اتنے میں حسین آکے پیٹھ پر پیٹھ گئے۔ تو اللہ نے امت کو روکا رسول کے لئے رسول نے نماز کو روکا حسین کے لئے۔

بس بس میرے دوستو! میرے عزیزو! تقریباً اس مرحلے پر رک رہی ہے اس لئے کہ میرا بیان اسی کے ذریعے آگے جائے گا۔ اب وہ بیان نماز ہو۔ بیان روزہ ہو۔ بیان حج ہو۔ تو وارثت ہی ہے۔ جو پیٹھ پر پیٹھا ہوا ہے۔ سمجھ رہے ہو نابات کو۔ تو اب یہ جود عوت وی چارہ ہی ہے۔

اگھی میں یہ مجلس ان شاء اللہ آذان مغرب سے پہلے ختم کروں گا۔ کبھی میں نے ایسی کوشش نہیں کی۔ اور مختلف ممالک کے محترم سننے والوں کی یہ خواہش تھی کہ انہیں اتنا وقت دیا جائے کہ وہ اپنی اپنی مسجدوں تک پہنچ سکیں۔ تو ظاہر ہے آذان سے پہلے ہی یہ مجلس ختم ہو گی۔ یہ آذان ہو ہے۔ یہ کیا مؤذن کی دعوت ہے؟ نہیں بلکہ یہ رسول کی دعوت ہے؟ بس میری تقریر تمام ہو گئی۔

**اَذْخُرْ اِلَى سِبِيلِ رَبِّكَ** یہ مؤذن کی دعوت نہیں ہے۔ یہ رسول کی دعوت ہے۔ رسول بلا رہا ہے۔ اب بھجھ میں آئی نماز کی اہمیت کچھ بھجھ رہے ہو بات کو۔ رسول بلا رہا ہے۔ یہ مؤذن تو رسول کے قول کو نقل کر رہا ہے۔ اچھا اب یہ الگ مسئلہ ہے۔ بھی تو چہ رہے۔ الگ مسئلہ ہے کہ یاران طریقت نے لکھ دیا۔ کہ رسول نے مشورہ سے آذان مرتب کی تھی۔

کمال ہو گیا۔ مشورہ سے آذان مرتب کی تھی۔ حدیث ہے اور میں نے کبھی کہا تھا صحیح کتابوں میں بھی ہے۔ اور میں نے یہ جملہ بھی کہا تھا۔ اپنے اس جملہ کو اپنی اس تقریر میں مستعار لے رہا ہوں۔ صحیح کتابوں میں بھی ہے کہ رسول نے مشورہ کیا تھا بہت سے لوگوں سے اور اس کے بعد آذان مرتب فرمائی۔ مُحِیک ہے نا؟ تو میں نے کہا تھا کہ اگر کتابیں صحیح ہیں تو یہ بالکل ضروری نہیں ہے کہ اس کے لکھنے والے بھی صحیح ہوں۔ کوئی ضروری تو نہیں یعنی عجیب کمال ہو گیا۔ پروردگار تو کہے علمک مالم تعلم عجیب تھے وہ سب کچھ بتلا دیا۔ جو تو نہیں جانتا تھا۔ تو اللہ کہہ رہا ہے سب بتلا دیا۔ ان کا خیال ہے آذان نہیں بتلائی۔

بھی عجیب لوگ ہیں۔ بھی عجیب کمال کی بات ہے نا۔ اللہ کہے کہ میں نے سب بتلا دیا اور آپ کی رائے یہ ہے۔ آذان نہیں بتلائی تو یہ سارے کے سارے الفاظ وحی الہی ہیں۔ یہ میں پوری ذمہ داری سے عرض کر رہا ہوں۔ اور یہ دعوت رسول کی دعوت ہے۔ اور اسی دعوت میں بھی کمال ہو گیا۔ بھی یہ آذان ہے کیا؟ یہ فضول کیا ہیں۔ اب اگر میں نے تفصیلات میں جانا چاہا۔ تو یقین بکھی گا وقت نہیں ہے

میرے پاس کل دس دقیقے ہیں اور اور ان دس دقیقوں میں فضائل اور مصائب دونوں کو مکمل کرنا ہے اب میرے پاس بالکل وقت نہیں رہا۔

اللہ کی کبریائی کا اظہار۔ ٹھیک۔ تو کیا مسئلہ اذان بھول گئے۔ اذان اللہ کی توحید کا اعلان۔ اشہدان لا اله الا الله پھر محمد رسول الله کی رسالت کا اعلان۔ پھر علی ولی اللہ، ولایت کا اعلان ہو گیا۔ کبریائی۔ توحید۔ رسالت۔ ولایت۔ ہو گئی نا بات اور اب دعوت۔ عقیدہ دہرانے کے بعد اب دعوت دی۔ بھی پہنچ رہی ہے بات۔ پہلے عقیدہ دہر لیا گیا۔ دہر لیا! عقیدہ موزن نے؟ اچھا! اس کے بعد دعوت دی۔

حی علی الصلوٰۃ۔ تقریر تمام ہو گئی۔ حی علی الصلوٰۃ دعوت ہے۔ کہ آدم نماز کے لئے۔ دوسری دعوت کیا ہے حی علی الفلاح۔ فلاخ اور نجات کی طرف آؤ۔ یہ نماز فلاخ بھی ہے نجات بھی ہے۔ حی علی خیر العمل بھی نہیں پر روک دوں گا آج سارے سنتے والوں کو۔ اسی مقام پر روکوں گا حی علی خیر العمل۔ یہ نماز خیر العمل بھی ہے۔ ٹھیک! خیر العمل کی معنی جانتے ہو؟ اب میں رات کو مسجد خیر العمل میں تقریر کروں گا۔ پورا عشرہ چل رہا ہے نا۔ تو خیر العمل کے معنی۔ دنیا کا سب سے بہترین عمل، اسے کہتے ہیں خیر العمل۔ سمجھ گئے۔ خیر العمل کے معنی اب دوبارہ نہ پوچھنا۔

حی علی خیر العمل۔ جو دنیا کا بہترین عمل ہے اس کی طرف آؤ۔ ٹھیک ہے اچھا بات۔ حی علی خیر العمل کے بعد پھر کیا ہے؟ کوئی تو بولے۔ اللہ اکبر۔ پھر کبریائی کا اعلان اور آخر میں کیا ہے۔ لا اله الا الله۔ پھر توحید کا اعلان تو پہنچ میں ہے عمل۔ نماز کے آگے بھی عقیدہ پہنچے بھی عقیدہ۔ تو بتلادیا۔ کہ جب تک عقیدہ صحیح نہ ہو عمل قبول نہیں ہو گا۔ صلوٰۃ۔

بس بھی بات یہ ہے کہ ہم عقیدہ کی صحت پر اس لئے زور دیتے ہیں۔ کہ جب تک عقیدہ صحیح نہ ہو عمل قبول نہیں ہو گا۔ تو در میان میں ہے حی علی الصلوٰۃ۔ حی علی الفلاح۔ حی علی خیر العمل۔ اور بھی عقیدہ۔ پہنچ بھی عقیدہ۔

عقیدہ صحیح ہو گا تو عمل صحیح ہو گا۔ عقیدہ صحیح نہیں ہو گا تو عمل منہ پر مار دیا جائے گا۔ تو خیر العمل کے معنی معلوم ہیں۔ دنیا کا بہترین عمل۔ بھی توجہ رہے تقریر تمام ہو گئی۔ دنیا کا بہترین عمل۔ وہ کہلاتا ہے خیر العمل۔

اور اب عجیب بات یہ ہے کہ جب رسول نے صحابہ کرام غدریہ میں حکم دیا۔ کہ جاؤ لوگوں کو جمع کرو۔ تو سارے صحابہ صحیح صحیح کر کہہ رہے تھے۔ حی علی خیر العمل۔ حی علی خیر العمل۔ حی علی خیر العمل۔ بات واضح ہو گئی تا بھی اب میں کیا کروں رک جاؤ۔ بیہاں پر رک جاؤ۔ علی کی مولا بیت اشہدان علیاً ولی اللہ تو عقیدہ میں ہے۔ تو علی کی مولا بیت کا اعلان ہو گا۔ وہ عقیدہ کا اعلان ہو گا۔ عمل کا تو نہیں ہے نا۔ بھی تم سے بہتر کون جانے کا عمل کہتے ہیں کرنے کو اور عقیدہ کہتے ہیں ماننے کو۔ تو بھی مولا مان لیں گے۔ اس میں عمل کون سا ہے؟ کہا جا رہا ہے خیر العمل کی طرف آؤ۔ تو بتانا یہ تھا کہ کلام مولا مان لیتا کافی نہیں ہے۔ خیر عمل یہ ہے کہ منبر کے نیچے بیٹھ کر علی کے فضائل سنو۔ صلوات۔ یہ ہے خیر عمل۔ فضائل سننا خیر عمل ہے۔ تقریر تمام ہو گئی۔ اب اس سے زیادہ اپنے محترم سننے والوں کو زحمت ساعت نہیں دوں گا۔ اب تو دقتہ بھی ساڑھے چار یا پانچ باقی رہ گئے ہیں۔ اور اب انہی میں بات کو مکمل کر دینا ہے۔ میں کیا عرض کروں جس کا میں مولا اس کا علی مولا۔ ہر اروں مرتبہ سننا ہوا ہے۔ جس کا میں مولا اس کا علی مولا۔

یہ مولانا عقیل الغروی میرے دوست بھی ہیں۔ قدیم کی شناسائی ہے۔ اب ہدیہ کروں یہ جملہ مولانا تو چوکہ تیچ میں منطق و فلسفہ کی اصطلاح آگئی۔ جس کا میں مولا اس کا یہ علی مولا یہ دونوں مولا بیتیں لازم و ملزوم ہیں۔ اب یہ کہانا میں نے لازم و ملزوم ہیں۔ اب اسے میں فلسفہ کی اصطلاح میں سمجھانے بیٹھ جاؤں۔ تو یہ چار دقتہ تو کیا جائیں سخت بھی نہ کافی ہیں۔ تو آپ کے لئے آسان کر دوں۔

جب سورج ہو گا دھوپ ہو گی۔ جب سورج نہیں ہو گا دھوپ نہیں ہو گی۔ کیا

سورج ایک منٹ کے لئے ٹھہر جاتا ہے۔ جب سورج ہو گا دھوپ ہو گی۔ اور جب سورج نہیں ہو گا۔ تو دھوپ نہیں ہو گی۔ اب اسی جملہ کو اٹک دو۔ کہ جب دھوپ ہو گی۔ تو سورج ہو گا۔ اور جب دھوپ نہیں ہو گی۔ تو سورج نہیں ہو گا۔ اسے کہتے ہیں لازم و ملزم۔ جس کا رسول مولا۔ تو اس کا علیؑ مولا اور جس کا علیؑ مولا تو اس کا رسول مولا۔ اب جو علیؑ کو مولانہ مانے۔ تو وہ رسالت محمدؐ کا منکر ہے۔ صلوٰت۔

بس بس میرے دوستو۔ تقریر اس مرحلے پر اختتام پذیر ہو گئی۔ اور تین یا چار دقیقہ لوں گا۔ اور اس میں بات کو مکمل کر دوں گا۔ میرا نبیؑ کی سادعوت دینے والا تھا۔ ٹھیک ہے خاندان کا ابواب ہب تو مسلمان نہ ہوا۔ لیکن میرا نبیؑ جب دنیا سے گیا ہے تو ایک لاکھ پیکس ہزار مسلمان چھوڑ کے گیا ہے۔

آج ایک بات درمیان میں رہ گئی۔ اگر مجھے جناب اشرف عباس نے یاد دلادیا تو کل کروں گا۔ اور میرے ایک محترم سنتے والے نے جس کا تعلق میرے مکتب سے نہیں ہے۔ میری پچھلی کسی تقریر پر کوئی سوال کیا تھا۔ اور میں چاہ رہا تھا کہ اسے اس مرحلے پر کوٹ کروں لیکن اب دامن وقت میں گناہش بالکل نہیں ہے۔ اب تم مجھے یاد دلادینا اگر میں بھول جاؤں تو۔ بس بات کو مکمل کرنے جا رہا ہوں۔

کیا عجیب رسول تھا۔ کہ مُشرک کو مسلمان بنا دیا۔ یہودی کو مسلمان بنا دیا۔ اور عیسائی کو مسلمان بنا دیا۔ خدا کی قسم کا کسے کہہ رہا ہوں۔ کہ حسینؑ جب پشتِ رسول پر بیٹھا تھا۔ اور رسولؐ نے دھکلا کر اشارہ کر دیا۔ کہ یہ میری بعثت کا حامل ہے۔ کیا بھول گئے وہب کبھی کو۔ عیسائی تھا مسلمان ہو گیا۔ کیا بھول گئے محرف کردار رکھتا تھا۔ کردار سنوار دیا۔ کیا بھول گئے زہیر ابن قین کو۔ محرف اسلام کا وارث تھا۔ سچے اسلام پہلے آئے۔ ٹھیک ہے نا لیکن میں کیسے اپنے سنتے والوں کی خدمت میں عرض کروں۔ بس دو جملے سنو۔ اور مجھے اجازت دے دو۔

حسینؑ اپنے دو شیع مظہر پر۔ پوری رسالت کی ذمہ داری نیابت کی صورت میں لئے ہوئے ہیں۔ محرف عیسائیؑ آئے۔ دیکھو عورت کو پچھے اور عزیز ہو یا نہ ہو اپنا

سہاگ بہت عزیز ہوتا ہے۔ دیکھو میں کیا کروں۔ اب میرے پاس تین دیققہ ہیں مصائب کے۔ تین دیققے اور انہی میں بات کو مکمل کرنا ہے۔ وہ وہب کلبی کی زوجہ۔ بھی پھر کسی اور اب زہیر کی زوجہ کا ذکر سنو گے اور دو جملوں میں سنو اور مجھے اجازت دے دو آج میں تفصیلی مصائب بھی نہیں پڑھوں گا۔

زہیر قین صاحب حیثیت تھے۔ شہید ہو گئے نا حسین کے ساتھ جب زہیر کی زوجہ کو کوفہ میں یہ اطلاع ملی کہ زہیر حسین کے ساتھ مارے گئے۔ تو اپنے غلام کو بلایا۔ ایک کفن دیا۔ اور کہا جا۔ اور یہ کفن۔ میرے شوہر کو پہناؤے۔ اسے دفن کر دے اور آکے مجھے رپورٹ کر دے میں تھے آزاد کر دوں گی۔ غلام نے کفن لیا بس سنوا اور مجھے اجازت دے دو۔

آج میرے پاس وقت نہیں ہے غلام نے کفن لیا۔ آیا کر بلا پھر واپس وطن کی طرف زوجہ نے کہا آگیا کہا ہاں بی بی میں آگیا۔ کہا شاباش غلام ایسے ہی ہوتے ہیں۔ ایسے ہی غلام ہوتے ہیں۔ جو اپنے مالکوں کا خیال رکھتے ہیں۔

کہا بی بی لیکن میں نے زہیر کو کفن نہیں دیا۔ کہا تو کیسا نافرمان غلام ہے۔ کہ تو بغیر کفن دیے ہوئے آگیا۔ تو ایک مرتبہ روکر کہنے لگا۔ کہ بی بی کفن ایک تھا۔ اور جب میں کرbla کے میدان میں پہنچا تو میرے مولا کا لاشہ بے گور و کفن پڑا ہوا تھا۔ مجھے شرم آئی۔ کہ غلام کو تو کفناوں اور مولا کے لاشہ کو کفن نہ دوں۔

وسيعلموا الذين ظلموا اي متقلبٍ يَّةٌ بُّونَ. ربنا تقبل منا.

## پانچویں مجلس

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
إِقْرَأْ بِاِسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ  
خَلَقَ الْاِنْسَانَ مِنْ عَلِقٍ  
إِقْرَأْ وَرَبِّكَ الْاَكْرَمُ  
الَّذِي عَلَمَ بِالْقُلُوبِ عَلَمَ الْاِنْسَانَ  
مَا لَمْ يَعْلَمْ كَلَّا اَنَّ الْاِنْسَانَ لَيَعْلَمُ  
اَنَّهُ مَا  
اسْتَعْلَمْ  
إِنَّا إِلَيْ رَبِّكَ الرَّجُلُونَ

عزیزان محترم ”عائی معاشرہ اور قرآن حکیم“ کے عنوان سے ہم نے جس سلسلہ گفتگو کا آغاز کیا تھا۔ وہ سلسلہ گفتگو اپنے پانچویں مرحلے میں داخل ہو رہا ہے۔ کل میں نے آپ کی خدمت میں یہ عرض کیا کہ جس طرح علم میں سرکشی ہے۔ اسی طرح طاقت میں سرکشی ہے۔ اس لئے ضرورت ہے کہ علم بھی کنٹرول میں رہے اور طاقت بھی کنٹرول میں رہے۔

بڑی عجیب بات یہ ہے کہ آج کے انسان کا یہ دعویٰ ہے کہ اس نے فطرت کو تغیر کر لیا۔ اگر فطرت کو تغیر نہ کیا ہوتا۔ تو اتنے بزرگ افراد میری تحریف آواز سن نہیں سکتے تھے۔ اگر فطرت کو تغیر نہ کیا ہوتا۔ تو اس وقت جو فوٹو گرافی ہو رہی ہے۔ یہ نہیں ہو سکتی تھی۔ اگر فطرت کو تغیر نہ کیا گیا ہوتا تو اہل لاہور اور دوسرے شہروں، دوسرے ملکوں کے لوگ جو اس وقت زندہ تقریر سن رہے ہیں۔ وہ نہیں سن سکتے تھے۔

اگر فطرت کو تغیر نہ کیا ہوتا تو آج سورج کی توانائی سے بھلی نہ بنائی ہوتی۔ اگر فطرت کو تغیر نہ کیا ہوتا تو آج ستاروں پر کھدیں نہ ڈالی جوتیں۔ اگر فطرت کو تغیر نہ کیا ہوتا تو تمہاری چاند گاڑی آسمان پر نہ اترتی۔ تو یقیناً تم نے فطرت کو تغیر کیا۔

تھمارے خلائی سیارے پر مریخ کے پیچھے چلے گئے۔ اور ڈھونڈ رہے ہیں کہ کہیں آبادی ہے یا نہیں۔ یعنی تم نے ستاروں پر کمپنیز ڈال دیں، تم نے چاند پر پاؤں اتار دیئے۔ تم نے سورج کی توانائی کو کھینچ کر بھلی بنا لی۔ تو ستاروں تک پہنچ جانا اور ہے۔ ستارے کو گھر پہنچ جانا اور ہے۔ پہلیا اور ہے۔

بہت اچھا۔ کیا بہت اچھا؟ کہی تو میں سمجھانا چاہ رہا تھا اپنے محترم سنے والوں کو کہ بھی ستارے تک پہنچ جانا اور ہے۔ ستارے کو گھر پہنچ جانا اور ہے۔ چاند پر پہنچ جانا اور ہے۔ چاند کے نکلے بنا دینا اور ہے۔ بھی سورج کی توانائی کو اسیر کر لیتا اور ہے۔ اور سجدے کے لئے سورج پہنچا دینا اور ہے۔ دیکھو۔ میں نے ایک جملہ کہا۔ سجدے کے لئے سورج پہنچایا ہے۔ اتنا کے لئے نہیں، ٹھیک ہے نا۔

اچھا تو آج انسان کا دھوکی ہے کہ اس نے فطرت کو تغیر کر لیا۔ لیکن اگر میری ماں، تو ایک جملہ کہوں۔ انسان اب بھی نہیں بدلا۔ یہ پہاڑ۔ کل ان پہاڑوں سے بت تراش کر ان کو پوچ رہا تھا۔ اور آج انہیں پہاڑوں سے تیل نکال کر انہیں پوچ رہا ہے۔ مزاج نہیں بدلا۔ معدنیات نکال رہا ہے۔ تیل نکال رہا ہے۔ تو پرستش کا انداز بدل گیا۔ پرستش نہیں بدلتی۔ اس لئے کہ انسان ہے بنیادی طور پر افادیت پسند۔

بھی سننا۔ یہ عجیب و غریب جملہ میں نے کہا۔ اور میں یہ چاہوں گا کہ میرے محترم سنے والوں تک اس جملے کی پوری قوٹ پہنچ جائے۔ تغیر ہو جائے۔ انسان ہے بنیادی طور پر افادیت پسند یعنی میں آپ سے کیوں ملوں؟ میں آپ سے دوستی کیوں رکھوں؟ میرا آپ سے دوستی رکھنے میں فائدہ کتنا ہے؟ کتنا فائدہ ہے؟ اور کیا فائدہ ہے؟ دونوں باتیں۔ کہ میں آپ سے کیوں ملوں؟ آپ سے ملنے سے فائدہ کیا ہو گا؟ اور اگر میں ملوں تو فائدہ کتنا ہو گا؟ تو ہر انسان تعلق بناتا ہے فائدے پر۔

بھی پوری دنیا کے معاشرے کے مزاج کی بات کر رہا ہوں۔ صرف تھمارے معاشرے کی بات نہیں کر رہا ہوں۔ کتنا مطلب پرست ہے۔ انسان اور کتنا خود غرض ہے انسان۔ کتنا خود غرض ہے کہ جب ملاقات کرتا ہے۔ تو یہ سوچتا ہے کہ اس سے

ملوں یا نہ ملوں، اگر ملوں گا تو فیصلہ کیا ہو گا۔ اگر ملوں تو فائدہ کیا ہو گا۔ اور اگر فائدہ ہو گا تو کتنا ہو گا۔ بھی ٹھیک ہے نا۔ تو فائدے کی بنیاد پر توجہ رہے۔ فائدے کی بنیاد پر تم تعلقات بنانے کے عادی ہو۔ اتنے خود غرض ہو کہ جب ملتے ہو تو فائدے کے لئے

اللہ تھہاری فطرت کا خالق ہے۔ تو اس نے بھی طے کیا۔ کہ اب میں بتاؤں گا۔ کہ اس فائدے کو کیسے استعمال کرو۔ تم لوگوں سے محبت کرتے ہو۔ فائدے کے لئے توجہت دنیا کا سب سے بڑا فائدہ ہے۔ اگر اس فائدے کو لیتا ہے تو۔

**قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوْكَدَةَ فِي الْقُرْبَىٰ** (سورہ شوریٰ آیت ۲۳) سنتے جاؤ۔ تم فائدے کے لئے ملتے ہو نا۔ تم فائدے کے لئے ملتے ہو۔ تمہیں فائدہ بتلارہا ہوں۔

**الْحُسْنُ وَالْحُسْنَىٰ** سیدا شباب اہل الجنة۔ علیٰ قسم  
النار والجنة۔ سیدہ فاطمہ نسیاء عالمین الفاطمة سیدہ نساء  
اہل الجنة۔ تو بھی جنت کا راستہ بتلادی۔ کہ اگر فائدہ چاہیے تو ان سے قریب ہو جائیں۔  
بھی بہت توجہ رہے۔ تو میں بات کر رہا ہوں اسلامی برادری کی۔ قرآن مجید  
نے دو برادریاں بتلائیں۔ ایک انسانی برادری۔ ایک اسلامی برادری۔ آرام سے سننا  
سورہ توہہ۔ نواں سورہ قرآن مجید کا۔ اور اس سورہ میں قرآن مجید نے آواز دی۔ دیکھو  
آیت پڑھ رہا ہوں اکھڑویں۔ اس آیت کو (Verify) کر لیتا جا کر۔ سننا آرام سے۔

**وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ** مومن مرد۔ اور مومن عورتیں۔

**“بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاءُ بَعْضٍ** بعض بعض کے دوست ہیں۔ اب یہاں  
فائدے کی بات نہیں ہو رہی ہے۔ ایمان کیونکہ قدر مشترک ہے۔ اس لئے یہ ایک  
دوسرے کے دوست ہیں۔

**يَا مُهُومُونَ بِالْمَعْرُوفِ** اچھائی کا حکم دیتے ہیں۔

**وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ** برائی سے روکتے ہیں۔

وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ نَهَارَ كَوْفَمْ كَرْتَهِيْتَهِيْنَ.

وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ اُورَ زَكَوَةَ دَيْتَهِيْنَ.

سَنَ رَهَيْهِ ہُوتَهَا وَيُطِيعُونَ اللَّهَ اورَ رَسُولَهُ اورَ خَدَا اورَ رَسُولَ کَی اطاعتَ  
کَرْتَهِيْنَ.

اُولَئِکَ سَيِّرَ حَمْمُهُمُ اللَّهُ یہِ موْتَیْنَ اورَ یہِ موْمَنَاتَ وہِ ہیں جن پرَ اللَّهُ  
عَنْقَرِیْبَ اپَنِی رَحْمَتِیں نَازِلَ کرے گا۔ سَنَ لَی آیَت۔ تو پھر وہاں لے جاؤں۔ جہاں تمَمِیں  
آنَ لے جانا مقصود ہے۔

بھی یہِ ہے اکْتَهِرُ وَیْسَ آیَت۔ اور اب دو آیَتیں اور پڑھ رہا ہوں۔ ۶۷ وَیْسَ۔  
تین آیَتیں اور پر۔

الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفَقَتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ۔  
وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وَيَقْتَضِيْنَ اِيْدِیْهُمْ۔ عجیب بات ہے۔ رَکَے رہنا  
خدا کی قسم منافق مرد منافق عورتیں۔

”ایدیْهُم“ ایک دوسرے کے دوست ہیں۔

”یَا مُرْوَنَ بِالْمُنْكَرِ“۔ برائی کا حکم دیتے ہیں۔ پیچاں لو منافق کو۔ جو برائی کا  
حکم دیتا ہو اس طے وہ منافق ہے۔ منافق کی پیچاں بتلارہا ہے اللہ۔

”یَا مُرْوَنَ بِالْمُنْكَرِ“۔ وہ برائی کا حکم دیتے ہیں۔

بھی عجیب بات ہے یَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وہ اچھائی سے روکتے ہیں۔  
وَيَقْتَضِيْنَ اِيْدِیْهُمْ اور وہ ہاتھوں کو باندھتے ہیں سَنَ لیا تم نے دوںوں آیَتیں  
تمہارے سامنے آگئیں۔ اب مجھے اجازت ہے کہ کپریٹنگ اسٹڈی کرلوں۔ ایک  
کلڑے کو دوسرے کلڑے کو سامنے رکھ دوں۔

اکْتَهِرُ وَیْسَ اور سُرْسُھُویں ذہن میں رہے۔ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمَنَاتَ۔ برائی  
میں کہا۔ الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفَقَاتُ۔ برابر ہو گئے جملے۔

اوہر کہا ”بَعْضُهُمْ اولِيَاءِ بَعْضٍ“۔ بعض بعض کے دوست ہیں۔

## سہیل سکھیہ

حیدر آباد، یونیٹ نمبر ۵۱۔۸

اُدھر کہا ”یا مرون بالمعروف“ اچھائی کا حکم دیتے ہیں۔

اُدھر کہا ”یا مرون بالمنکر“ برائی کا حکم دیتے ہیں۔

اُدھر کہا ”ینهون عن المنکر“ برائی سے روکتے ہیں۔

یہاں کہا ”ینهون عن المعروف“ اچھائی سے روکتے ہیں۔ برابر سے

ویکھتے رہو۔

”یقیمون الصلوٰۃ“ نماز قائم کرتے ہیں۔

اُدھر کہا یقیضون ایدیہم ہاتھوں کو باندھ دیتے ہیں۔

ٹھیک ہے نا۔ بھی ایک آیت ہے اکہترویں آیت۔ سورہ توبہ کی۔ دوسری آیت ہے سڑسٹھوں آیت۔ سورہ توبہ کی۔ ان دونوں کو جا کے دیکھ لیتا۔ وہیں پہ ہے ویویتون الرزکوٰۃ۔ زکوٰۃ دیتے ہیں۔ مومن کون؟ جو زکوٰۃ دے۔ منافق کون؟ جو ہاتھ باندھے یعنی زکوٰۃ نہ دے۔

توبہ طے ہو گیا۔ طے ہو گیا کہ عامی معاشرہ بچت کا معاشرہ ہے۔ اسلام کا معاشرہ خرچ کرنے کا معاشرہ ہے۔

پیغ رہی ہیں باقیں میرے محترم سننے والوں تک۔ بھی یہی تو وہ بات ہے جو میرے مولانے اپنے خط میں لکھی۔ کیا کمال کا جملہ ہے۔ اور یہ جملہ خدا کی قسم۔ اس جملے کو اصول بن جانا چاہئے۔ اس جملے کو انسانیت کا منشور بن جانا چاہئے۔

جب مالک اشتر کو مصر کا گورنر بنایا ہے امیر المومنین نے تو بڑا طویل خط لکھا ہے۔ اور وہ خط فتح البلاغہ میں پایا جاتا ہے۔ اس میں انہوں نے لکھا کہ دیکھو مالک اشتر جو بھی آئے اس کا احترام کرو۔ قید نہیں ہے کہ کافر ہو یا مسلمان۔

بھی میں تو بڑا پریشان ہوتا ہوں۔ کافر مسلمان کی اصطلاحوں سے۔ میرانی آیا تھا کافروں کو مسلمان بنانے کے لئے۔ اور آج عمل ہو رہا ہے مسلمانوں کو کافر بنانے کے لئے۔ تو میرے لئے تو بڑی پریشانی کے مرا حل میں نا۔ اچھا تو مالک اشتر گورنر ہیں مصر کے۔ علی کے گورنر ہے۔

# شمسِ کلام

تہمتہ، علیٰ مُصطفیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ

بڑا طویل خط لکھا ہے علیؑ نے اور اس خط میں ہدایت کی۔ کہ دیکھو کوئی آجائے۔ کافر ہو، مشرک ہو، مسلمان ہو، مومن ہو، منافق ہو کچھ بھی ہو۔ احترام کرنا اور اب علیؑ نے دلیل دی۔ ایک سطر میں کہنے لگے اما اخولک فی الدین او اخولک فی الخلق بھی آنے والا یا تو تمہارا دینی بھائی ہے۔ یا تمہارا انسانی بھائی ہے۔

پہنچ رہی ہے بات۔ اما اخولک فی الدین او اخولک فی الخلق۔ جو تمہارے پاس آیا ہے نا۔ یا تو دین میں تمہارا بھائی ہے۔ یا انسانیت میں تمہارا بھائی ہے۔ تو انسانیت کا احترام ملحوظ رہے۔ بھائی نہیں تو لانا تھا۔ یعنی طاقتیں، ممالک قتل کرنے پر فخر کرتے ہیں۔ اسلام اس طریقے سے انسانیت کی حفاظت کرتا ہے۔

قرآن نے آواز دی۔ بھی اس آیت کو سننا اور اس آیت ہی سے میں آگے جاؤں گا۔ ”مَنْ قَتَلَ“ دیکھو خوزیری کتنی بڑی چیز ہے۔ دیکھو جن مسائل پر میں بات کر رہا ہوں واقعہ کل میں جیسا کہ کہہ رہا تھا۔ یہ مسائل مبرکے نہیں ہیں یہ تو کتابوں میں لکھے جاتے ہیں۔ لیکن چونکہ میں اپنی بھائی پڑھے لکھے شہر کے پڑھے لکھے شہریوں سے مخاطب ہوں۔ تواب مجھے یہ حق پہنچتا ہے۔ کہ میں اپنے الفاظ کی رسائی پر اعتبار نہ کروں، لیکن آپ کے فہم و فکر پر اعتبار کروں۔ ٹھیک ہے نا۔

پہنچ رہی ہے تابات۔ اگر وہ دقتی مرا حل بھی ہوں۔ تو کوشش کرو کہ گزر جاؤ ان مرحلوں سے دیکھو انسانیت کا احترام۔

مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا۔ (سورہ مائدہ آیت ۳۲) جو شخص بغیر کسی عذر شرعی کے۔ یہ دیکھو، عذر شرعی کو الگ کر دو بغیر کسی شرعی عذر کے اگر کوئی شخص کسی انسان کو قتل کر دے۔

فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا۔ تو ایسا ہے کہ جیسے اس نے پوری انسانیت کو قتل کر دیا۔ میں نہیں کہہ رہا، تمہارا اللہ کہہ رہا ہے۔

”وَمَنْ أَحْيَا هَا“ اور اگر کوئی مسلمان کی نہیں کسی انسان کی جان بچالے۔

بھی گفتگو مسلمانوں کی نہیں ہے۔ کسی انسان کی جان بچالے۔

**فَكَانَمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً۔** گویا اس نے پوری انسانیت کی جان کو

بچالیا۔ یعنی اللہ کی نگاہ میں۔ ایک ایک انسان پوری انسانیت کا نماشندہ ہے۔

بھی بہت توجہ رہے۔ اس لئے کہ تمہیں تو بڑے نازک مرحلے تک لے کر جانا

ہے۔ اور اس نازک مرحلے کے لئے یہ ضروری ہے کہ اسلام کا احترام انسانیت سمجھ

میں آجائے۔ انسان کا احترام! بھی مسلمان کی بات نہیں کر رہا ہوں۔ انسان کا احترام

اللہ کی نگاہ میں اتنا ہے کہ ایک انسان قتل ہو گیا تو پوری انسانیت قتل ہو گی۔ تم نے

ایک انسان کی جان بچائی تو گویا پوری انسانیت کو بچالیا۔

بھائی کمال ہے انسان کا احترام۔ بچہ ماں کے پیٹ میں آیا۔ اگر کوئی ساقط

کروادے تو اگرچہ ہفتے کا ہے تو اتنا سو نادو۔ اگر ۸ ہفتے کا ہے تو اتنا سو نادو دو۔ اگر دو مہینے کا

ہو جائے تو اتنا دیت دو۔ بھی ابھی تو آیا نہیں ہے۔ کہا نہیں انسانیت کا احترام آنے سے

پہلے سے ہے۔

خدا کی قسم اسلام کو سمجھو، خدا کی قسم قرآن حکیم کو سمجھو، میرا تو مشن ہی یہ

ہے۔ کہ میں تمہیں ملاوں کہ اسلام کیا ہے۔ میں تمہیں ملاوں قرآن حکیم کیا ہے۔

آنے سے پہلے۔ ابھی آیا نہیں ہے دنیا میں ماں کے پیٹ میں آیا ہے۔ بھی دیت ایک

اصطلاح ہے فقہ کی۔ اور فقہ کی کتابوں میں دیکھ لینا۔ کہ کتنے دن کا حمل ہو۔ اور اس کو

گروایا جائے۔ یا کوئی گرادے۔ دشمنی میں گرادے۔ ٹھیک ہے نا۔ تو کتنی دیت دینی

ہے۔ پوری تفصیل دیکھنا۔ ابھی آیا نہیں ہے۔ آنے سے پہلے احترام۔ ٹھیک ہے نا۔

بھی بہت توجہ رہے اور اب آکے چلا گیا۔ تواب تو مردہ ہے نا۔ اور تم ہو تو

فائدے کے انسان۔ تواب اس مرنے والے سے کوئی فائدہ رہا نہیں تو انھا کے چھیک

دو۔ بھی بہت توجہ رہے۔ خدا کی قسم بہت توجہ رہے۔ ابھی میں کہہ رہا تھا کہ

معاشرہ، افادیت پسند ہے۔ کس چیز میں کتنا فائدہ ہے۔

Contact : jabir.abbas@yahoo.com <http://fb.com/ranajabirabbas>

تو بھی ٹھیک ہے وہ آرہا تھا۔ آرہا تھا شاید فائدہ پہنچا جائے۔ تو آنے سے پہلے احترام کر لیا۔ لیکن اب جو مر گیا۔ اب اس سے تو کسی فائدے کی امید نہیں ہے نا۔ تم اٹھا کے پھینک دو کہا نہیں۔ ہم تو اسے نہیں پھینکیں گے۔ کیا کرو گے؟ ابھی بڑے احترام سے اسے غسل دیں گے۔ بڑے احترام سے اسے کفن پہنائیں گے۔ ابھی بڑے احترام سے اسے اپنے کندھوں پر اٹھا کے لے جائیں گے۔ اور بڑے احترام سے اسے قبر میں دفن کر دیں گے۔

بھی عجیب بات ہے۔ اور بڑے احترام سے اسے دفن کر دیں گے۔ تو اسلام انسانیت کا احترام ہلاتا ہے۔ کہ آنے سے پہلے بھی قابل عزت، جانے کے بعد بھی قابل عزت۔ سمجھ رہے ہو۔ کیا کمال ہے۔ ٹھیک ہے نا اچھا بھی تو اب ایک طرف اسلام نے کہا۔

بھی توجہ رہے کہ ایک انسان کی جان پوری انسانیت کی جان ہے۔ اور ایک طرف اسلام نے یہ کہا کہ آنے سے پہلے بھی احترام کرو۔ زندگی میں تو کرو گے ہی۔ جانے کے بعد بھی احترام کرو۔ اور دوسری طرف آج خون انسان اتنا رزاں ہے کہ جب چاہے مار دو۔ جب چاہو کسی کو قضا کے گھاث اتار دو۔ جب چاہو کسی کو موت کی بھینٹ چڑھا دو۔

ہورہا ہے نا یہ۔ پوری انسانیت کی بات کر رہا ہوں۔ اپنے مفاد کے سامنے بڑی بڑی قومیں پورے پورے ملک نہیں دیکھتیں۔ جہاں چاہتی ہیں حملہ کر دیتی ہیں۔ ہورہا ہے یا نہیں؟ تو یہ ہوا کیا؟ تو بھی یہ جھگڑا۔ انسان کی بے احترمی۔ اور انسان کا احترام۔ یہ جھگڑا کوئی آج کا تو نہیں ہے۔ ۱۹۹۹ء کا یہ جھگڑا تو ازال سے چلا آرہا ہے۔

کہا کہ سجدہ کر۔ کہا نہیں کروں گا یہ مٹی ہے۔ کہا نہیں سجدہ کر اس میں میری روح ہے۔ میری بات مکمل ہو گئی۔ اللہ نے کہا ملیں سے سجدہ کر آدم کو۔ تو ملیں نے کہا نہیں کروں گا یہ مٹی ہے۔ کہا نہیں کروں گا مٹی کو۔

**وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُّوْحِي۔** (سورہ ججر آیت ۲۹) اس میں میری روح ہے سجدہ کر۔

بھی عجیب کمال ہو گیا۔ عجیب کمال ہو گیا۔ اپنیں نے کہا مٹی ہے۔ بس مٹی ہے سجدہ نہیں کروں گا۔ اللہ نے کہا ہو مٹی لیکن میری روح ہے۔ سجدہ کر۔ تواب جو آدم کو مٹی سمجھنے لگا۔ وہ قاتل بن جائے گا جو آدم کو روح الہی سمجھے گا وہ احترام کرے گا۔

### صلوات

بھی پہنچ رہی ہے نابات۔ اب سنو آرام سے سنو۔ کل رات کو میں کہیں کہہ رہا تھا کہ میاں جس طریقے سے آج بول رہا ہوں دیسے سنو۔ تو اب یہاں سے بھی کہہ رہا ہوں کہ آج جس طرح سے بول رہا ہوں۔ اس طریقے سے سنو۔ اور میں چاہ رہا ہوں کہ کوئی (Message) تم تک پہنچ جائے۔ اللہ کافروں کو پیدا بھی کر رہا ہے۔ کافروں کو رزق بھی دے رہا ہے۔ ٹھیک ہے نا۔ تو یہ آپ کو مارنے کا حق کس نے دے دیا۔ اچھا وہ تذہیت ہے۔ کہ کون کافر ہے؟ کون مسلمان؟

میں اس پربات نہیں کر رہا ہو سکتا ہے میں کافروں تم مسلمان ہو۔ اور ہو سکتا ہے تم کافر ہو۔ بھی ٹھیک ہے نا یہ تو سیدھی بات کر رہا ہوں۔ انسانی بات۔ کیا اللہ نے کافروں کی پیدائش روک دی؟ اب کافر نہیں پیدا ہوتے؟ ہورہے ہیں نا اچھا تو کیا رزق بند کر دیا؟ کیا مکانوں سے کافروں کو نکلوادیا اللہ نے؟ تو بھی جب اللہ کافروں کو رزق دے۔ تو آپ کون رونکے والے؟ جب اللہ کافروں کو زندگی دے تو آپ کون ہیں سلب کرنے والے؟

بھی عجیب کمال کا مرحلہ ہے۔ عجیب کمال کا مرحلہ ہے۔ ایک ایسا کافر جو زبان رسول کا سند یافتہ کافر ہے۔ سنت۔ بھی یہ جملہ تم نے زبان رسول کا سند یافتہ کافر۔ بھی کافر تو بہت تھے۔ لیکن رسول نے کبھی کہیں بیان کر دیا۔ کہ کون کافر ہے کون نہیں۔ کافر تو بہت تھے نا۔ لیکن زبان رسول کا سند یافتہ کافر پہچانو گے اسے؟ تم سے بہتر سے کون پہچان سکتا ہے۔ تم ہی پہچانتے ہو۔

جب علی جا رہے تھے عمر و ابن عبد واد کے مقابلے پر تو رسول نے کہا تھا یا نہیں۔ ”بُرُزُ الْإِيمَانَ كَلَهُ إِلَى الْكُفَّارِ كَلَهُ“ کہا تھا نا؟ تو عمر و کو کیا کہا رسول نے۔ کفر

کل۔ کفر مکمل۔ تو زبان رسولؐ کا سند یافتہ کافر ہے نہ۔ بھی اس سے تو کوئی انکار نہیں کر سکتا۔ آئے علیؐ اس کے مقابلے پر۔ خندق کو نہیں بیان کروں گا۔ سنو۔ کبھی ایسے بھی سنو۔ آئے علیؐ اس کے مقابلے پر۔ اور علیؐ نے تین باتیں کہیں۔

بھی سننا، کہا اسلام لا۔ کہا نہیں لاوں گا۔ یہی کہا تھا انکہ اسلام لا۔ کہا نہیں لاوں گا۔ کلمہ پڑھ اسلام لا۔ نہیں لاوں گا کہا اچھا دوسرا مطالبہ واپس چلا جا۔ کہا واپس نہیں جاؤں گا۔ عرب کی عورتیں نہیں گی میں اگر پلٹ گیا میدان جنگ سے۔ اگر میں میدان جنگ سے پلٹ گیا۔ تو مجھ پر عورتیں نہیں گی۔ کافر تھا مگر غیرت دار تھا۔

صلوات

بھی سننا۔ سننا میں جس مرحلے پر لے جاؤں گا وہ مرحلہ یہی تھا۔ اسلام لا علیؐ کا مطالبہ۔ کہا نہیں لاوں گا، اہا پلٹ جا۔ کہا نہیں پلٹوں گا کہا اچھا پلٹے تو وار کر۔ کہا اس کے لئے میں تیار ہوں۔ خدا کی قسم میرے علیؐ کو پیچانو۔ بھی عجیب و غریب جملہ تھا جہاں لے کے آگیا ہوں میں خدا کی قسم۔ میرے علیؐ کو پیچانو۔ علیؐ نے میدان جنگ میں تین مرتبہ عمرو کو زندگی بخشی۔ اسلام لا زندہ رہ۔ واپس چلا جا۔ زندہ رہ۔ حملہ کر کے مجھے مار دے۔ زندہ رہ تو اسلام کی جنگیں زندگی کے لئے ہوتی ہیں مارنے کے لئے نہیں ہوتیں۔ صلوات

دیکھا تم نے میرے علیؐ نے اس کافر کو۔ جو زبان رسولؐ سے سند یافتہ کافر ہے۔ تین مرتبہ زندگی دی یا نہیں۔ تو اب جہاد اسلامی یا جنگ اسلامی کا تصور تمہارے ذہن میں واضح ہو۔ بھی یہیں لانا چاہ رہا تھا۔ کہ جنگیں ہوتی ہیں زندگی دینے کے لئے۔ مارنے کے لئے نہیں ہوتیں۔

تو ج رہے۔ اس لئے کہ علیؐ کا کردار تمہارے سامنے آجائے۔ پھر میں آگے بڑھوں گا۔ تین آدمی آئے تھے۔ جاؤ اٹھا کے دیکھ لو تاریخ کی کتاب میں عمرو اکیلا نہیں آیا تھا۔ عمرو کے ساتھ دو اور بھی آئے تھے وہ بھی بڑے بہادر تھے۔ تین تھے۔ ٹھیک ہے نا۔ اچھا ان کے نام تاریخ میں نہیں۔ کہ وہ تھے کون؟ لیکن تھے بڑے بہادر۔

شایع عجیب و غریب مرحلہ فکر ہے۔ جہاں تمہیں روک رہا ہوں۔ اور ضرورت ہے کہ میں یہ میسح پہنچا دوں تاریخ کا۔ بھی تین آئے تھے تو عمر و کو تو قتل کر دیا علیٰ نے۔ وہ دو جو بڑے بہادر تھے جب دیکھا کہ عمر و قتل ہو گیا۔ تو رکنے سے کیا فائدہ وہ بھاگے۔ وہ بھاگے توجہ رہے۔ وہ بھاگے میدان سے۔ تو اب مسلمانوں کو موقع مل گیا۔ انہوں نے ان دو بھگوڑوں کے پیچے گھوڑے دوڑا دیے۔

بھی سننا۔ یہ تمہارے، سننے کا جملہ ہے۔ اور شاید نہ سنا ہو جنگ خندق کے اس واقعہ کو۔ میں نے، تاریخ میں دیکھا کہ وہ جو دو بھاگے نادو کافر۔ دو بھگوڑے کافر جب چلے تو مسلمانوں نے ان کے پیچے گھوڑے دوڑا دیے۔ وہ آگے آگے بھاگ رہے ہیں مسلمان پیچے پیچے تا قب کر رہے ہیں۔ ایک نے دوسرے سے پوچھا ان کافروں میں سے کہ بھی یہ پیچے کون آ رہا ہے۔ اس لئے کہ علیٰ تو بھاگتے ہوئے کا پیچھا نہیں کرتے۔ پیچ رہی ہے بات؟ صلوuat!

بھی سن رہے ہو نا اب وہ کافر ہی رہا ہوئے۔ گھوڑوں کی ناپوں کی آوازیں کافروں کے کانوں میں آ رہی ہیں نا۔ کہ پیچھے کچھ لوگ ہیں جو تعاقب کر رہے ہیں۔ ایک نے دوسرے سے پوچھا کہ بھی یہ کون ہیں۔ یہ کون ہیں آنے والے اس لئے کہ علیٰ کا تواصل ہے کہ وہ کسی جنگ میں بھاگنے والے کا پیچھا نہیں کرتے۔ تو اب یہ طے ہو گیا کہ علیٰ نہیں ہیں۔ توجہ یہ طے ہو گیا کہ علیٰ نہیں ہیں۔ وہ تو بھاگتے کا پیچھا کرتے ہی نہیں۔

تو اب کافروں نے پھر گھوڑے موڑے اور ادھر گھوڑے مڑے ادھر مسلمانوں کے گھوڑے مڑ گئے۔ پیچ رہی ہے بات۔ ادھر مسلمانوں کے گھوڑے مڑ گئے۔ بھی توجہ رہے۔ تو خندق کے میدان میں فیصلہ ہو گیا۔ کہ علیٰ بھاگتے کا پیچھا نہیں کرتے۔ کبھی نہیں کرتے۔ کیوں؟ اس لئے کہ جو بھاگ رہا ہے وہ علیٰ سے اپنی زندگی کی بھیک مل گک رہا ہے۔ تو علیٰ زندگی دینے آپسے مارنے نہیں آیا ہے۔ صلوuat

پیچ رہی ہے بات، دیکھو۔ بڑا نا زک مرحلہ ہے۔ تو اسلام تو تمہیں زندگی دینے

آیا ہے۔ تم سے زندگی لینے نہیں آیا۔ تو تمہیں کیا حق ہے۔ کافر سے حق حیات چھینو۔ جب وہ تم سے حق حیات چھیننے آجائے تو تم مقابلے پر آجائو۔ اس کا نام ہے دفاع سمجھ رہے ہونا۔ تو یہ احترام ہے انسانیت کا۔

بھی میں اب یہیں سے آگے جاؤں گا۔ اور کسی مرحلے تک پہنچا کر گفتگو کو روکوں گا۔ یہ احترام ہے انسانیت کا کہ اگر بھاگ جائے چھوڑ دو۔ بھی کیا بتاؤں کہ صرف حق حیات نہیں دیا۔ انسانیت کا ایسا احترام جیسا اسلام میں ہے۔ اگر کہیں دکھلا دو۔ تو میں نمبر پر آنا چھوڑ دوں۔

بتاؤں یہ دو پیسے کا گداگر۔ یہ گداگر۔ اب میں توہین نہیں کر رہا۔ میں تو تمہیں سمجھانے کے لئے جلد کہہ رہا ہوں گد اگر ہاتھ پھیلانے والا۔ جانتے ہو مقصوم نے کہا کہ اگر کوئی ہاتھ پھیلانے تو خیر دار۔ اچھا جانتے ہو۔ یہ جو ہاتھ پھیلانے والے پروفیشنلز (Professionals) ہیں اسلام میں ان کی گواہی قبول نہیں ہے۔ تم سوچو گے کہ یہ کیا ہو گیا۔ میں نے یہی کہانا جس طریقے سے آج میں بول رہا ہوں ویسا مجھے بولنے دو۔

اسلام میں ہاتھ پھیلانے والوں کی گواہی قبول نہیں ہے کیوں اس لئے کہ اس نے ہاتھ پھیلا کر عزت نفس خراب کی۔ اور عزت نفس کا خراب کرنا گناہ کبیرہ ہے۔ اور جو گناہ کبیرہ کرے وہ عادل نہیں ہے۔ جو عادل نہیں ہے وہ گواہ نہیں بن سکتا۔ یہ ہے فقہ اسلامی سمجھ رہے ہونا بات کو۔ یہ ہے تمہارے اسلام کی فقہ۔ اچھا تو جس نے ہاتھ پھیلا دیا۔ حکم ہے مقصوم کا، کہ اسے جھٹکنا نہیں کچھ رکھ دو اس کے ہاتھ پر۔ کہا فرزند رسول یہ کیوں؟

عجیب جملہ کہا مام نے اور یہ جملہ اگر پہنچ گیا تو میری آج کی محنت سوارت ہے۔ کہنے لگے ایک تو اس نے ہاتھ پھیلا کر خود اپنی توہین کی۔ اور تم جھٹک کر دوبارہ توہین کرنا چاہ رہے ہو۔ بس میرے عزیز زادہ میرے دوستوں اب اس سے آگے میں نہیں جاؤں گا آج کی حد تک۔ آل محمد جب کسی سائل کو کچھ دیا کرتے تھے نا۔ آیا دروازے پر دق

## الباب کیا کھلایا۔ لکھے

یہ میں سیرت بتلارہا ہوں علیٰ کی۔ یہ سیرت بتلارہا ہوں حسنؐ کی۔ یہ سیرت بتلارہا ہوں حسینؐ کی۔ یہ سیرت بتلارہا ہوں سید سجادؐ کی۔ ایک کی نہیں اچھا یہ نہ سمجھنا کہ یہ کوئی مفلوک الحال لوگ تھے۔ میں پیش کر رہا ہوں کہ خاندان بنی ہاشم تیس پُشتوں سے امیر تھے۔ کم سے کم، کم سے کم بائیس پُشتوں تو معروف ہیں کم سے کم۔ بھی کمال ہو گیا سنو گے۔ سید سجادؐ کا طریقہ زندگی شب قدر میں۔ اچھا سنو۔ دیکھو یاد رکھنا۔ انسانیت کا احترام۔ اور بات کو یہیں روکوں گا۔ لیکن یہ جملے تم تک پیش جائیں۔ امام کے پاس بڑے غلام تھے سید سجادؐ کے پاس بہت غلام تھے۔ اور ظاہر ہے کہ غلام ہوں گے۔ انسان ہیں نا آخر غلطی تو ہو گی۔ تو امام نے ایک بڑا رجسٹر کھا ہوا تھا۔ جب کوئی غلام غلطی کرتا اس میں لکھ لیتے۔

یہ مخصوص سیرت ہے سید سجادؐ کی۔ کہ غلام نے کوئی غلطی کی۔ تو اسے لکھ لیا۔ دوسرے نے غلطی کی اسے لکھ لیا۔ تیرے نے غلطی کی اسے لکھ لیا۔ ٹھیک لکھنے گئے آپ جب شب قدر آتی تھی۔ تو سارے غلاموں کو بلا تھے اور بلا نے کے بعد رجسٹر کھولتے۔ پھر پڑھتے تو نے یہ غلطی کی۔ کہا ہاں یا بن رسول اللہ غلطی کی۔ پھر دوسرا صفحہ پڑھتے تو نے غلطی کی۔ کہا یا بن رسول اللہ غلطی کی۔ تو سب سے اپنی غلطیوں کا اعتراف کرواتے۔

ٹھیک ہے نا بھی بہت توجہ رہے۔ جب سارے غلام اعتراف کر لیتے۔ تو ایک مرتبہ ہاتھ اٹھاتے۔ کہتے پروردگار قدر کی رات ہے۔ تیری رحمت کی رات ہے۔ پروردگار! تیری مغفرت کی رات ہے۔ اب میں جیسے ان غلاموں کی غلطیوں کو معاف کر رہا ہوں۔ مالک تجھے ان کا واسطہ، میری غلطیوں کو تو معاف کر دے۔ پیش گیا، پیش گیا، کردار آل محمدؐ تم تک بھی بھی تو میں بتلانا چاہ رہا تھا۔

طریقہ تھا۔ آل محمدؐ کا۔ کہ جب گھر کے دروازے سے کسی سماں کو کچھ دیا کرتے تھے۔ تو ایک پٹ کھولتے تھے۔ اور دوسرے پٹ کی اوٹ سے اسے دیا کرتے

تھے۔ اور منہ موڑ کر دیتے تھے۔ کسی نے کہا فرزند رسول یہ طریقہ کیا ہے۔ کہا بھی میں یہ نہیں چاہتا کہ نگاہوں سے نگاہیں مل جائیں۔ اور اسے شرمندگی کا احساس ہو جائے۔ یہ ہے کردار آل محمد۔ اب جملہ سنو اور اسے ذہن میں رکھنا۔ میں بہت زیادہ زحمت نہیں دینا چاہ رہا ہوں۔ یہ ہے کردار آل محمد ایک پٹ کھولا دوسرا پٹ کے پیچھے سے دے دیا۔ جو دینا تھا۔ منہ پھیر کے دے دیا۔

بھی یہی ہے نا! حسین کے پاس ایک شخص آیا خط لے کے آیا سائل تھا۔ حسین نے خط جیب میں رکھ لیا۔ اندر گئے ایک بڑی سی تھیلی اٹھا کے لائے۔ درہموں کی اور اس کے ہاتھ میں دے دی۔ جب وہ چلا گیا تو کسی نے کہا فرزند رسول آپ خط تو پڑھ لیتے۔ ہو سکتا ہے کہ اس نے کوئی بہت چھوٹی سی بات کہی ہو۔ اور آپ نے اتنی بڑی تھیلی اسے اٹھا کے دے دی۔ کہا کہ بھی میں نے خط نہیں پڑھا میں نے تھیلی دے دی اس لئے کہ جب تک میں خط پڑھتا رہتا اس شے میں رہتا کہ امام دیں گے یا نہیں۔ جب تک میں خط پڑھتا رہتا۔ اسے شکر رہتا کہ امام کی بارگاہ سے کچھ ملے گا یا نہیں؟ تو اب میں بھی تو کسی کی بارگاہ کا غلام ہوں آگئی بات۔ بھی یہی تو میں کہہ رہا تھا۔ اور اب منہر سے کہہ رہا ہوں۔ اور تمہیں گواہ بنا کر کہہ رہا ہوں۔ یہ ہیں میرے امام۔ اب ساری دنیا کی انسانیت کو چیلنج کر رہا ہوں کہ اگر کسی دین میں ایسے ہوں تو لا کیں۔ پہنچ گئی بات پوری دنیا کی انسانیت کو چیلنج کر رہا ہوں۔ کسی دین میں کسی مذہب میں کسی مسلم میں کسی گروہ میں ایسے ہوں تو لا کیں۔

بھی رسول مبارکہ میں اس لئے لے گئے کہ ایسے ہوں تو لا۔ اس تقریر تمام ہو گئی۔ اب اس سے زیادہ زحمت ساعت نہیں دوں گا اپنے محترم سننے والوں کو۔ لیکن میں بڑا شکر گزار ہوں۔ یہ حد نگاہ تک محترم سننے والے کھڑے ہیں۔ حد نگاہ تک بیٹھے ہوئے لوگ۔ میں ان سب کا بڑا شکر گزار ہوں کہ یہ پوری توجہ اور پوری لگن کے ساتھ۔ مجھے چیزیں حقیر انسان کی گنتیوں ساعت گر رہے ہیں۔

کل مجھے کسی میرے محترم سننے والے نے خط بھیجا۔ اور وہ خط عربی زبان میں

تھا۔ تو پتہ چلا کہ خط لکھنے والا پڑھا لکھا ہے۔ اس نے کہا جناب آپ نے کہا راہب آیا تھا بیٹوں کے لئے تو راہب کے تو معنی ہیں شادی نہ کرنے والا ہے نا تو یہ آپ نے کیسے کہہ دیا کہ رسول کے پاس آگیا تھا کہ یا رسول اللہ دعا کر دیجئے کہ اللہ مجھے بیٹے دے دے۔ ہے نا کتنا اچھا سوال ہے۔ کتنا خوبصورت سوال ہے۔ تو اب اپنے محترم دوست کو بتلانا چاہ رہا ہوں کہ یہ دوالگ الگ ولقے تھے۔

نجران والا راہب اور تھا۔ اور یہ دعا مغلو نے والا راہب اور ہے۔ اور دوسرا حوالہ انسا یکلو بیدیا برثا نیکا کا۔ بھی راہب ہوں کی بھی دو فتمیں ہیں۔ کچھ وہ ہیں جو شادی کرتے ہیں۔ کچھ وہ ہیں جو شادی نہیں کرتے۔ بس، بس۔ اب اس سے زیادہ زحمت سماحت نہیں دوں گا۔

لیکن میرے دوست میرے بڑے پرانے دوست۔ اشرف عباس صاحب ان سے کسی ایسے مسلمان دوست نے ایک بات کی جو قابل احترام بھی ہے۔ قابل عزت بھی ہے اگرچہ میرے ملک سے اس کا قلعن نہیں ہے۔ لیکن میرے لئے تو سارے مسلمان برابر ہیں۔ اس لئے میری نگاہ میں اسلام ہے شجرہ طیبہ۔ اور یہ سارے ملک اس کے پتے ہیں۔ میں تو تفریق نہیں کیا کرتا۔

ٹھیک ہے نا تو میں اس کا بھی شکر گزار ہوں۔ اس محترم سننے والے کا جس نے پوری توجہ سے بات سنی۔ اور پھر اعتراض قائم کیا۔ بھی اعتراض سنو۔ جواب جو مجھ سے ہو سکتا ہے اور میں اب تم سے اجازت لے لوں۔ میرے گلے کی خشکی دیکھ رہے ہو اس سے زیادہ زحمت سماحت نہیں دوں گا۔ اس نے اعتراض کیا کہ جناب آپ کا دعویٰ یہ ہے کہ رسول قرآن کے لفظ لفظ پر عمل کرتا ہے۔ میں نے کہا دعویٰ تو یہ میرا ہے۔ لیکن یہ میرا بڑا چھوٹا دعویٰ ہے۔ کہ رسول قرآن کے لفظ لفظ پر عمل کرتا ہے۔ لیکن اس سے بھی بڑا میرا دعویٰ تو یہ ہے کہ رسول کام کرتا جاتا ہے۔ اور قرآن بتا جاتا ہے۔

میں اپنے اس دعوے پر قائم ہوں میرے رسول نے چادر اوڑھی، میرے

رسول نے کمل اور ہل۔

یا ایہا المزمل، یا ایہا المدثر کی آیت بنی یا نہیں؟ میرے رسول نے راتوں میں عبادتیں کی۔ **ظَهِيرَةً مَا آتَزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى** (سورہ طہ آیت ۱۰) آیت بنی یا نہیں بنی؟ تو میرا تو دعویٰ اور بڑا ہے۔ اور میں نے دلیل بھی دے دی۔ تو اب اس نے پوچھا کہ جب قرآن میں تھا ”ابناء نا“ تین اور تین سے زیادہ ”نساء نا“ تین اور تین سے زیادہ۔ عورتیں ”انفسنا“ تین اور تین سے زیادہ مرد۔ تو رسول ایک ہی کیوں لے گئے، نفس میں اور ایک ہی کیوں لے گئے عورتوں میں اور دو کیوں لے گئے بیٹوں میں، تین سے زیادہ لے جاتے؟ اچھا سوال تو اچھا ہے۔ سوال واقعاً اچھا ہے۔

اور میں شکر گزار ہوں۔ اپنے اس سنبھالے کا۔ بھی کسی ملک سے ہو میرا دوست ہے۔ میں اس کی توفیقات کے لئے دعائیں رہا ہوں۔ کہ خدا سے ہر جگہ محفوظ رکھے۔ بھی سوال بڑا اچھا ہے۔ کہ جب کہا ”ابناء نا“ تین سے زیادہ بیٹے۔ ”نساء نا“ تین یا تین سے زیادہ عورتیں ”انفسنا“ تین یا تین سے زیادہ نفوس۔ تو رسول کم کیوں لے گئے؟ سوال تو اچھا ہے نا! اچھا تو سنو، سنو اور یاد رکھنا میرے جملے کو۔ اور اس جملے کو قیامت تک یاد رکھنا۔

میں نے کہا جناب آپ سے کہہ رہا ہوں۔ کل میرے گھر میں مجلس ہے۔ اور میں جملہ بدل دوں۔ کل آپ میرے گھر تشریف لائیے گا۔ جملہ کہا میں نے۔ کل آپ میرے گھر تشریف لائیے گا۔ اب پھر جملہ بدل رہا ہوں۔ کل آپ سب حضرات، آپ گھر کے سب افراد میرے گھر آئیں۔ اب آپ پوچھیں گے تاکیوں آئیں۔ تو میں نے کہا جناب مجلس ہے۔ اچھا دیکھیں جب میں نے کہا تھا آپ سب گھر کے افراد آجائیں۔ تو اس میں دو مہینے کا پچھے شامل تھا یا نہیں۔ ٹھیک ہے،

بھی جب میں نے کہا آپ گھر کے سب افراد آئیے گا۔ سب آئیے گا۔ تو دو مہینے کا پچھے اگر گھر میں ہے تو شامل ہے یا نہیں؟ ہے نا! لیکن اگر میں نے ایک غرض

معین کر دی کہ مجلس ہے تو دو میئنے کا پچھے خود نکل گیا۔ تو حکم عام تھا کہ سارے بیٹے جائیں۔ ساری عورتیں جائیں سارے نفوس جائیں اور پھر غرض معین کی کہ جھوٹوں پر لعنت کرنی ہے۔ تو اب وہ جائے جو سچا ہو۔ اور جھوٹا گھر میں بیٹھے۔ تو غرض معین ہو گئی اور جواب بھی ہو گیا۔

بس میرے دوستو! میرے عزیزو! تو پیغمبر اسی لئے انہیں لے گئے۔ کبھی پھر سہی۔ اب تو امن وقت میں گھجاںش بھی نہیں ہے۔ پیغمبر اسی لئے لے گئے۔ کہ انہیں پہچان لو، انہیں پہچانو گے۔ تو انسانیت کا احترام سمجھ میں آجائے گا۔ اور انہیں پہچانو گے تو اسلام بھی سمجھ میں آجائے گا۔ میں کیا کروں، میں حیران ہوتا ہوں بعض وقت۔ کہ ابن ملک جم، عبدالرحمن ابن ملک جم میرے علیؑ کے خون کا پیاسا ہے۔ بھی ہے نا۔ مارڈا لامیرے علیؑ کو عبدالرحمن ابن ملک جم نے قتل کر دیا۔ خون کا پیاسا ہے۔

لیکن جب میرے علیؑ نے پوچھا کیا میں تیرا اہل المام تھا؟ تو کردار پر کوئی الزام نہ لگا سکا۔ سمجھ رہے ہو بات کو۔ بس دو جملے۔ اب اس سے زیادہ رحمت نہیں دوں گا۔ یہ ہے انسانیت کا احترام۔ بھی کہہ دیتا کوئی فرد جرم عائد کر دیتا علیؑ کے اوپر خون کا پیاسا تو ہے قتل بھی کر دیا علیؑ پوچھ رہے ہیں کیا میں تیرا اہل المام تھا۔ تو فرد جرم نہیں لگا سکا۔ کوئی تہمت کوئی الزام نہ رکھ سکا۔

یہ ہے کردار علیؑ یہ ہے کردار علیؑ۔ اور اب انسانیت کا احترام کہ بیٹی سے فرماتے ہیں۔ بیٹی زینبؓ یہ جام شیریں میرے قاتل کو بھیجوادے۔ یاد ہے نا۔ بیٹی زینبؓ یہ دو دھر، میرے قاتل کو بھیجوادے۔ اب میرے جملے کی قوت کا اندازہ لگان۔ علیؑ اپنے ہاتھوں سے اپنے قاتل کو جام شیریں پلا دیں اور بات ہے اور علیؑ کی بیٹی باپ کے قاتل کو جام شیریں دے دے یہ اور بات ہے۔ اگر وہی دل جو علیؑ کے سینے میں دھڑک رہا تھا زینبؓ کے سینے میں بھی دھڑک نہ رہا ہوتا۔ تو کبھی وہ اپنے باپ کے قاتل کو جام شیریں نہ بھجوائیں۔

اُسی زینبؓ کے بیٹے ہیں عون و محمد۔ ٹھیک ہے نا۔ اور زینبؓ کے شوہر عبداللہ ابن جعفر طیار۔ علیؑ کے بھتیجے بھی ہیں۔ اور علیؑ کے داماد بھی ہیں۔ جب حسینؑ جا رہے تھے تو

پیروں میں عبد اللہ ابن جعفر کے تکلیف تھی۔ شہزادی سے کہا کہ ذرا بچوں کو اچھے لباس تو پہنادو۔ شہزادی نے بچوں کو اچھے لباس پہنانے آئے حسینؑ کے پاس اور سات مرتبہ بچوں کو حسینؑ کے اوپر سے صدقہ کیا۔ اور کہنے لگے مولا میں تو نہ رہوں گا لیکن مجھے امید ہے کہ میرے بچے اپنی جانوں کو آپ کے اوپر سے قربان کریں گے۔ تم نے گریہ کیا۔ مجلس تمام ہو گئی۔

بھی جملہ سنو گے۔ جعفر طیار بہت بڑے بہادر تھے غزوہ موتہ میں سرداری اور علم ان کے ہاتھ میں تھا۔ غزوہ موتہ میں شہید ہوئے۔ ان کے دونوں ہاتھ کٹ گئے اور رسولؐ نے کہا کہ جعفر نور کے پازوؤں سے جنت میں پرواز کر رہے ہیں۔ جبھی سے لقب پڑا ہے جعفر طیار۔ ان کا بیٹا ہے عبید اللہ اور عبد اللہ کے دو بیٹے ہیں عون و محمد ہے۔ اب یہ بڑی بحث ہے۔ اور علماء مقاصل نے بڑا اختلاف کیا ہے۔ کہ جب سارے اصحاب شہید ہو گئے تو پھر پہلے کون گیا۔

اس میں اختلاف ہے کسی نے کہا مسلم کا چھوٹا بیٹا عبد اللہ ابن مسلم پہلے گیا تھا۔ کسی نے کہا نہیں ایسا نہیں ہے۔ سنو گے بس دو چار جملے سنو اور مجھے اجازت دے دو۔ چار یا پانچ دیقوں کی زحمت ہے بس۔ جب اصحاب شہید ہو گئے تا دیکھو اب تفصیل مقتل کی دینا چاہ رہا ہوں۔ بہت تھوڑی سی۔ جب اصحاب شہید ہو گئے تو ایک مرتبہ عباسؓ ہاتھ جوڑ کے آئے۔ اور کہا مولا میرے بھائیوں کو جنگ کی اجازت عطا ہو۔

عباسؓ کے بھائی گئے تین بھائی۔ آوازیں دیں بھائیوں کے شہید ہونے کے بعد عباسؓ گئے ان کے لاشے اٹھا کے لائے۔ خیسے میں رکھ دیئے جب تینوں بھائی شہید ہو گئے۔ تین بھائی۔ بھی دیکھو میرے سینے میں دم نہیں ہے آرام سے سننے چلے جاؤ۔ جب تین بھائی، عباسؓ کے شہید ہو گئے۔ تو اب پھر گفتگو ہے کہ کون جائے۔ عباسؓ چنکے سے اپنے خیسے میں گئے اور ایک نورس کے بیٹے کو لے کر باہر آئے محمد ابن عباسؓ

عباسؓ کا نو برس کا بیٹا کہا مولا اسے جنگ کی اجازت ہو۔ حسینؑ کا پنچے لگے کہا

عباسؓ کب تک ام الْبَنِين کی کمائی اجڑتی رہے گی۔ عباسؓ کب تک، کب تک ام الْبَنِين کی کمائی لٹتی رہے گی۔ اور میں اپنی آنکھوں سے دیکھا رہوں گا۔ نہیں عباسؓ یہ میرے بس میں نہیں ہے۔ عباسؓ نے بچے کو حسینؓ کے قدموں میں ڈال دیا کہا مولا، اس بچے کو جنگ کی اجازت عطا ہو۔ بھی سناتم روچکے، دیکھو مجلس مکمل ہو گئی۔ میں تو بہت مختصر مصائب پڑھنے کا عادی ہوں۔ میں تو واقعہ کو مکمل کر رہا ہوں۔

عباس نے محمد ابن عباس کو بچے کو حسینؓ کے قدموں میں ڈال دیا۔ مولا سے اجازت عطا ہو۔ یہ خبر اندر پہنچی۔ فضۃ نے جا کے کہا شہزادی زینبؓ سے کہ بی بی عباسؓ اپنے نو برس کے بچے کو لے گئے ہیں۔ اجازت دلوانے کے لئے۔ تو ایک مرتبہ جلال میں کہا۔ میرے عون و حمد کدھر ہیں۔ جلال میں کہا جلال میں میرے عون و حمد کدھر ہیں؟ لوگوں نے بتلایا شہزادی بچے تو بڑے بچرے ہوئے ہیں اور بار بار کہتے ہیں۔ ماموں جان! ماموں جان! ہمیں اجازت دیجئے ماموں جان! ہمیں اجازت دیجئے لیکن حسینؓ دونوں کا ہاتھ تھاے ہوئے ہیں۔ **اجر گُمْ عَلَى اللَّهِ، أَجْرِ گُمْ عَلَى اللَّهِ**

تم نے گریہ کیا۔ اوہر محمد ابن عباسؓ کو جنگ کی اجازت ملی۔ اب گریہ کو روک کے سننا محمد ابن عباسؓ کو عباسؓ کے نو برس کے بچے کو جنگ کی اجازت مل گئی۔ مقتل لکھتا ہے کہ عباسؓ اس بچے کو مقتل پہنچانے خود گئے ہیں اور چھوٹا بچہ ہے نا عباسؓ طویل القامت ہیں جھک کر کہہ رہے ہیں کہ بیٹے تو حیر کر اکار کا پوتا ہے۔ بیٹے تو میرا بیٹا ہے۔ اگر قاتل تھوڑ پر تواریں چلائے تو بھاگ کے خیمے میں نہ آ جانا۔

بچہ گیا۔ بھی لٹتی دیر لڑتا۔ لٹتی دیر لڑتا۔ بچے کی لاش، کون لائے جب بچہ چینا ہے تو ایک مرتبہ عباسؓ نے گھوڑے کو ایڑھ لگانی چاہی۔ حسینؓ آگے بڑھے عباسؓ کا بازو تھام لیا۔ کہا نہیں عباسؓ، نہیں کسی باپ کے دل میں اتنی قوت نہیں ہے، کسی باپ کے دل میں اتنی قوت نہیں ہے، کہ اپنے بیٹے کا لاشہ اٹھائے۔ اب میں حسینؓ سے ہاتھ جوڑ کے کھوں کہ مولاجب علی اکبر پکارے گا تو کون آپ کا بازو تھام کر رہے گا۔

## چھٹی مجلس

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
إِقْرَأْ إِسْمَ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ<sup>۱</sup> خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَنْقِ<sup>۲</sup>  
إِقْرَأْ وَرَبِّكَ الْكَرْمَ<sup>۳</sup> الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَنْ عَلَمَ الْإِنْسَانَ  
مَالَمْ يَعْلَمْ<sup>۴</sup> كُلَّاً إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَظْفَغُ<sup>۵</sup> أَنْ شَاءَ  
الشَّفَاعَةَ<sup>۶</sup> إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّجْعَى<sup>۷</sup>

عزیزان محترم! وہ آیات جن کی تلاوت کا شرف میں مسلسل حاصل کر رہا ہوں وہ سورہ علق کی ابتدائی آیتیں ہیں۔ سورہ علق، ۱۹ آیتوں پر مشتمل ہے اور اس کی آخری آیت اگر پڑھ لی جائے یہاں لی جائے تو مجہد واجب ہو جاتا ہے۔ ان آٹھ آیتوں کو میں نے مسلسل یعنی پچھلے پانچ دن اور آج کا چھٹا دن مسلسل اپنے محترم سننے والوں کی خدمت میں ہدیہ کیا۔

آیت کی اگر مزاج شناسی ہو جائے تو مجھے آگے بڑھنے میں بڑی آسانی ہو جائے گی۔ وہ آیتیں جو پیش کی گئیں ان میں دوسری آیت ”خلق الانسان من علق“ آغاز خلقت اور آٹھویں آیت ”ان الى ربک الرجعى“ تجھے واپس جانا ہے اللہ کی خدمت میں یعنی انعام رجعت۔ انسان کا آغاز خلقت کہ جسے ہونے خون سے پیدا کیا۔ اور انسان کا انعام اس کی بارگاہ میں پہنچا۔ تو چلے ہیں خلقت سے۔ جائیں گے اس کی بارگاہ میں۔

اس دنیا میں جو سو، پچاس سال کی زندگی ہے نا۔ یہ ساری اکڑا سی میں ہے۔

ساری طفیانی اسی میں ہے ساری سرکشی اسی میں ہے جو خلقت اور رجعت کے درمیان میں ہے۔ اگر یہ بات واضح ہو گئی تو اب عالمی معاشرہ طفیان، سرکشی، اکڑ، اپنے مقابلے

میں کسی کو نہ سمجھتا، بڑائی، اپنے کو بڑا سمجھنا یہ ہے عالمی معاشرہ۔ ٹھیک ہے نا اور منافقین کا معاشرہ۔

### ”المنافقون والمنتفقون بعضهم من بعض“

منافق کا معاشرہ یہ ہے کہ وہ ایک دوسرے کے ساتھ مل کر سازش کرتے ہیں۔ تو جہاں سازش ہو گی وہاں منافقت ہو گی۔ منافق مرد اور منافق عورتیں سازش کرتے ہیں ”یا مروون بالمنکر“ بڑائی کا حکم دیتے ہیں۔ کمال ہو گیا۔ یعنی بڑائی کا حکم دیتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ برا کرو۔ ”وَيَنْهَا عَنِ الْمَعْرُوفِ“ اچھائی سے روکتے ہیں۔ تو جہاں بھی اچھائی سے روکا جائے وہ معاشرہ منافقوں کا معاشرہ ہے۔ ذکر آل محمد اچھائی ہے یا نہیں؟ صلوٰت۔

بھی سننا ”المنافقون والمنتفقون بعضهم من بعض یا مروون بالمنکر“ (سورہ توبہ آیت ۷۴)۔ حکم دیتے ہیں بڑائی کرو۔

”وَيَنْهَا عَنِ الْمَعْرُوفِ“ روکتے ہیں اچھائی سے۔

”وَيَقْبضُونَ أَيْدِيهِمْ“ اور اپنے ہاتھوں کو باندھ لیتے ہیں۔ اپنی مٹھیاں بند رکھتے ہیں۔ خدا کی راہ میں خرچ نہیں کرتے۔ بھی آج کامراج کیا ہے مجھے بتاؤ یہ منافق ہے جو مٹھی بند کر لے ہاتھ باندھے خدا کی راہ میں شدے۔ یعنی اپنی ہوا و ہوس پر لاکھوں خرچ کر دو۔ اور اللہ کے نام پر فقیر کی ھتھیلی پر ایک روپیہ رکھ دو یہ منافق نہیں تو کیا ہے؟

یہی تو ہے منافقوں کا معاشرہ۔ جس کی طرف متوجہ کرنا چاہ رہا ہوں۔ تو ”عالمی معاشرہ“ ہے ”کلا ان الانسان ليطغى“۔ پوری گلوبل سوسائٹی پر بات کی ہے۔ یہ منافقوں کا معاشرہ ہے۔ اور اب مو منیں کا، مسلمانوں کا، قرآن مجید کا معاشرہ۔ ”المومنون والمؤمنات بعضهم اولیاء بعض“ (سورہ توبہ آیت ۱۷) مون من مرد مون عورتیں ایک دوسرے سے محبت رکھتے ہیں۔ ایک دوسرے سے الفت رکھتے ہیں ایک دوسرے کے دوست ہیں۔

”يَا مَرُونَ بِالْمَعْرُوفِ“، اچھائی کا حکم دیتے ہیں۔

”وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ“، برائی سے روکتے ہیں۔

”وَيَقِيمُونَ الْمَصْلُوَةَ“، نماز قائم کرتے ہیں یہ ہے قرآنی معاشرہ۔

”وَيَوْتُونَ الزَّكُوَةَ“، زکوٰۃ دیتے ہیں۔

”وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ“، اور خدا اور رسول کی اطاعت کرتے ہیں۔ تو اب منافقوں کا معاشرہ برائی کا حکم دے۔ اچھائی سے روکے۔ اللہ کی راہ میں خرچ نہ کرے۔ مونوں کا معاشرہ برائی سے روکے۔ اچھائی کا حکم دے۔ نماز قائم کرے اللہ کی راہ میں خرچ کرتا رہے ”وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ“، یہی وہ لوگ ہیں جو خدا کی بھی اطاعت کرتے ہیں۔ رسول کی بھی اطاعت کرتے ہیں۔

اسلامی اور قرآنی معاشرے کے بنیادی عناصر سمجھ میں آگئے۔ پہلا عضر اگر قرآنی معاشرہ چاہتے ہو تو ہر مومن دوسرے مومن سے محبت کرے۔

”وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاءُ بَعْضٍ“۔ قرآنی معاشرے میں ہر مومن دوسرے مومن سے محبت کرے گا اور اگر محبت نہیں کرے گا تو قرآن کے معاشرے سے باہر نکل جائے گا۔ تو قرآن کا معاشرہ کیا ہے؟ مومن محبت کرے مومن سے۔ گفتگو امیر المومنین کی محبت کی نہیں ہے۔

سمجھ رہے ہو نابات کو۔ بات پہنچ رہی ہے نا۔ اچھا توب دیکھو موضوع ”عالیٰ معاشرہ اور قرآن حکیم“ ٹھیک ہے نا۔ توب میں تیزی کے ساتھ آگے بڑھ جاؤں اب میں استدلال لے رہا ہوں قرآن مجید سے۔ قرآن مجید نے تلخیص کی ہے قرآنی معاشرے کی۔

”وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ“۔ بس مسلمانوں کا معاشرہ وہ ہے، قرآن کا معاشرہ وہ ہے جو اللہ کی اطاعت کرے۔ رسول کی اطاعت کرے۔ نہ اللہ سے جھگڑا کرے۔ نہ رسول سے جھگڑا کرے۔ بات مان لے۔ اگر خدا کہے وہ بھی مان لے۔ اگر رسول کہے وہ بھی مان لے۔

# صلیلِ سکھیہ

## حدیرا بالطیف آہ، یونہت نبہہ ۱۰

اور عالیٰ معاشرہ ”کلا ان الانسان لیطفی“ انسان بڑا سر کش ہے۔ تو اگر ایک لفظ میں ”عالیٰ معاشرہ“ کو سمجھنا ہو تو اس کا نام ہے طغیان۔ اور اگر ایک لفظ میں قرآنی معاشرے کو سمجھنا ہو اس کا نام ہے اطاعت۔ دیکھو ایک ایک لفظ سے پہنچا ہوں میں۔ طغیان اور اطاعت پورے عالیٰ معاشرے میں سوائے سر کشی کے کچھ نہیں ہے اور قرآنی معاشرے میں سوائے اطاعت کے کچھ نہیں ہے جو طے کر دیا رسول نے بس وہی کرتے جاتے۔

بھی کرنا تو بہت بڑی بات ہے۔ انسان لا شعوری طور پر بہت کچھ کہتا ہے۔ دن کو اٹھو اور شام کو جا کر رجسٹر پر لکھوں میں نے کیا کیا باتیں کیں۔ تو تمہیں اندازہ ہو گا کہ تمہیں لا شعوری طور پر کتنی ایسی باتیں کہہ دیں جو اطاعت خدا اور اطاعت رسول کے خلاف تھیں۔ اب میں کیسے اپنے سننے والوں کو بتاؤں یہ جو زبان ہے نا یہ بڑی خطرناک ہے۔ کیا سورہ بدد کی آیت بھول گئے۔

”اَلَّمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ وَهَدَيْنَهُ الشَّجَدَيْنِ۔“  
(آیات ۸ تا ۱۰) کیا ہم نے انسان کو دو آنکھیں نہیں دیں؟ ”لساناً“ اور کیا ہم نے انسان کو لسان نہیں دی؟ لسان یعنی زبان ”وَشَفَتَيْنِ“ اور کیا ہم نے بولنے کے لئے زبان کے ساتھ دو ہونٹ نہیں دیئے۔

بھی عجیب مرحلہ فکر پر لے آیا پنے سارے سننے والوں کو۔ کہ ”لساناً“ یعنی زبان۔ کفر کا اعلان زبان سے، اسلام کا اعلان زبان سے، غیبیت زبان سے، جھوٹ زبان سے، حق زبان سے، نہ ملت زبان سے، تعریف زبان سے، یہ زبان جب چاہے ذمیل کروادے۔ یہ زبان جب چاہے منبر پر بھلا دے۔

پہنچ رہی ہے بات۔ بات پہنچ رہی ہے۔ میرے سننے والوں تک۔

”اَلَّمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ“ کیا ہم نے تمہیں زبان نہیں دی، ”لساناً“ یعنی زبان۔ تو اب زبان کو کششوں میں رکھنا۔ بھی یہیں تو لانا تھا اپنے سارے سننے والوں کو کہ کتنی برا ایساں ہیں جن کا تعلق زبان سے ہے۔ اور

میرے مولانے نجی البلاعنة میں کہا۔

”المرء مخبوع تحت لسانه۔“ کیا کمال کا جملہ ہے۔ بھی دیکھو یہ علیٰ کا جملہ ہے۔ اور اس جملے کو اپنے ذہنوں کے اندر محفوظ کر لینا۔ المرء مخبوع تحت لسانہ ہر انسان اپنی زبان کے نیچے چھپا ہوا ہے۔ یہ میرے علیٰ کا جملہ ہے۔ صلوٰات۔ تو کتنی خطرناک ہے یہ چھوٹی سی زبان، کبھی غیبت کرے، کبھی تھہت لگائے، کبھی جہتان لگائے، کبھی تعریف کرے۔ کبھی مذمت کرے، کبھی گالی بک دے۔ کبھی ذکر الٰہی کرے۔ سارے کام اسی زبان سے ہیں تواب پروردگار نے طے کیا کہ جسے اپنا نمائندہ بنائے کھیجوں گا اس کی زبان میرے اختیار میں ہوگی۔ ”وما ينطق عن الهوى۔“ ہے اپنی زبان سے، اپنی خواہش سے نہیں بولتا۔

بھی عجیب مرحلہ فکر پر لے آیا ہوں۔ ابوذر غفاریؓ سے یغیر اکرمؓ نے طویل نصیحت فرمائی۔ اور اس نصیحت میں یہ ارشاد فرمایا ہے۔ کہ دیکھو ابوذرؓ جس نے اپنی زبان کو گناہ سے محفوظ نہیں رکھا اس نے گویا کوئی عمل صالح نہیں کیا۔ سمجھ گئے تا زبان کی اہمیت کو۔ ”اللَّمَّا نَجَعَ لَهُ عَيْنَيْنِ وَلِسَانَهُ“ ہم نے انسان کو آنکھیں دیں اور زبان دی ہے۔ توجہ رہے۔ یہ زبان اچھائی بھی کرتی ہے یہ زبان برائی بھی کرتی ہے۔

اس لئے پروردگار نے محمدؐ کی زبان پر مہر لگادی ”وما ينطق عن الهوى۔ ان هو الا وحى يوحى۔“ وہ بولتا نہیں اپنی خواہش سے۔ وہ جو بولتا ہے وحی الٰہی سے بولتا ہے۔ تواریخ رسول اللہ وحی ختم ہو رہی ہے آپ کے اوپر۔ اب آپ کے بعد دین کا بندوبست کیا ہے؟

یا رسول اللہ آپ کی زبان ”لسان وحی“ آپ کی زبان ”لسان عصمت“ آپ کی زبان ”لسان شریعت“۔ آپ کی زبان ”لسان دین“، یا رسول اللہ آپ کی زبان ”لسان قرآن کریم“۔ تو آپ پر وحی ختم ہو رہی ہے۔ اب آپ کے بعد ”لسان“ کہاں سے ملے۔ کہاں وقت تک نہیں جاؤں گا جب تک ”لسان اللہ“ کا تعارف نہ کر اوں۔

## صلوات

بھی میں نے تو ایک مثال دی ہے۔ اور جانا ذرا درور ہے۔ ”یطیعون اللہ ورسولہ“ قرآنی معاشرے کی پیچان ہے کہ خدا کی اطاعت رہے رسول کی اطاعت رہے۔ ہر لمحہ کام کرنے سے پہلے، بولنے سے پہلے، قول لو کہ یہ جائز ہے یا ناجائز ہے۔ تلو۔ کوئی کام کرنے جارہے ہو۔ اسے شریعت کی میزان پر تلو۔ اطاعت محمدؐ کے میزان پر تلو۔ کہ وہ جائز ہے یا ناجائز ہے۔ کوئی بات کہنے جارہے ہو تو شریعت محمدؐ کی میزان پر تلو۔ کہ وہ بات جو تم کہہ رہے ہو وہ جائز ہے یا ناجائز ہے۔

اس لئے سید سجادؐ نے کہا۔ ”الخير کله صیانت الانسان نفسه“۔

پورا خیر یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو گناہوں سے بچا لے۔ مذاق نہیں ہے میرے امام کا یہ جملہ اب دیکھو قرآن کی اصطلاح کی معروف نیکی، قرآن نے کہا خیر، خیر کے معنی بھی نیکی، اب دو لفظ میں گئے تا ”الخير کله صیانت الانسان نفسه“ پورا خیر ”مُلْكَة“ پورا خیر یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو گناہوں سے بچا لے۔

بھی یہی سبب ہے کہ ”ذوالعشیرہ“ میں جب میرے نبیؐ نے خطبہ دیا تو آواز آئی ”انی قد جئتم بخیر الدنيا والآخرة“ بھی سنتے جاؤ۔ میرے نبیؐ کا خطبہ۔ اچھا کتنی مرتبہ میں نے ذوالعشیرہ پڑھی کتنی ہزار دفعہ تم نے ذوالعشیرہ سنی۔ تو اب ذوالعشیرہ تو میان نہیں کروں گا۔ لیکن میری مجبوری یہ ہے۔ جب مجبوری ہے تو سنتے جاؤ۔ ذوالعشیرہ نہیں پڑھ رہا ہوں جملہ سنو۔ میرے نبیؐ کھانا کھلانے کے بعد اٹھ کے کہنے لگے۔

”قد جئتم بخیر الدين والآخرة“۔ میں جو تمہارے پاس آیا ہوں نا تو ساری دنیا کا اور ساری آخرت کا خیر لے کر آیا ہوں۔ تو محمدؐ خیر لے کر آئے والا۔ بھی جو چیز لائے گا وہی تو چھوڑ کے جائے گا۔

بھی سنتے اور اب آرام سے سنتا اس لئے کہ کسی مرحلے تک تمہیں لے کے جاؤں گے۔ میں تمہارے پاس دنیا کا اور آخرت کا سارا خیر لے کر آیا ہوں۔ یہی تو کہا

تھانا اور خطبہ تو تمہیں یاد ہی ہو گا۔ بھی کون ایسا ہے سننے والا جس کے ذہن میں خطبہ نہ ہو۔ لیکن چونکہ مجھے خطبہ سے کام لینا ہے۔ اس لئے جملے عرض کر رہا ہوں۔

”انی قد جئتم بخیر الدنيا والآخرہ۔“ میں تمہارے پاس دنیا اور آخرت کا خیر لے کر آیا ہوں۔ میں خدائے واحد کی طرف سے آیا ہوں۔ مجھے رسول مانو۔ اس میں دنیا کا بھی خیر ہے۔ آخرت کا بھی خیر ہے۔

پس ہے کوئی میری مدد کرنے والا۔ یاد ہے نا۔ بزرگوں کے مجمع میں سے کمن پچے نے اٹھ کر کہا تھا یا رسول اللہ میں آپ کی مدد کروں گا۔ اس بھرے ہوئے مجمع سے اگر یہ پچھے جو سامنے بیٹھا ہوا ہے کھڑا ہو جائے اور تقریباً یہیں کرنے لگے میری مجلس کی تو میں بھی بد مزہ ہو جاؤں گا۔ تم بھی بد مزہ ہو جاؤ گے۔ تو بزرگوں کے مجمع میں پچھے کی بات۔ اور وہ اٹھ کے کہے سمجھاں اللہ واه واه۔ تو میں تو بد مزہ ہو جاؤں گا۔ تمہیں بہت ناگوار گزرے گا بزرگوں کے مجمع میں پچھے کیسے بول رہا ہے۔ اور رسول نے بھی نہیں کہا علیٰ تم تو بہت کم سن ہو بیٹھ جاؤ، تواب علیٰ کی کمی پر اعتراض کرنا سنت محمدؐ کے خلاف ہے یا نہیں۔ صلوٰات۔

بھی دیکھو۔ بڑے نازک مرحلے پر لے آیا ہوں۔ جس نے بھی اعتراض کیا ہو۔ علیٰ کی کمی پر تو وہ پہلے سنت محمدؐ کو دیکھ لے۔ بھی ہماری نگاہ میں شخصیتیں نہیں ہوا کر تیں۔ ہماری نگاہوں میں قول ہوتے ہیں۔ اس لئے کہ میرے مولانے کہا تھا کہ یہ مت دیکھو کہ کس نے کہا یہ دیکھو کہ کہا کیا؟ صلوٰات

بہت توجہ رہے۔ بھی کیا کمال کی بات ہے۔ میں، میں خدائے واحد کی طرف سے آیا۔ میں یہ خطبہ بار بار سننا چکا ہوں اپنے سننے والوں کو لیکن یہ میری مجبوری ہے۔ اس لئے سنن۔ میں خدائے واحد کی طرف سے آیا۔ مجھے رسول مانو۔ اس میں خیر دنیا ہے۔ خیر آخرت بھی ہے۔ ہے کوئی میری مدد کرنے والا۔ وہ پچھے اٹھ کر کھڑا ہو گیا اور اس نے جو جملے کہے ہیں وہ تمہیں معلوم ہیں۔

وہ جملے دھرانے نہیں ہیں کہ یا رسول اللہ میں آپ کی مدد کروں گا۔ کہا ادھر

آئے، قریب بلایا۔ کہنے لگے یہ میرا وزیر ہے۔ یہ میرا وصی ہے۔ یہ میرا خلیفہ ہے۔ یہ میرا جانشین ہے۔ کہہ دیا تا۔ بھی وعده ہے مدد کروں گا۔ توجہ مدد کرے گا جب خلافت دیجئے گا۔ بھی آپ نے کہا کہ کل مجلس ہے میرے یہاں آجائیے گا۔ میں نے وعده کیا کہ میں آؤں گا تو آپ تبرک دے دیں گے مجھے۔ کیا مجلس کا تبرک ابھی دے دیں گے؟ جب میں آؤں گا تو تبرک ملے گا۔

بھی عجیب زبان ہے۔ ادھر بچے نے کہا کہ یار رسول اللہ میں آپ کی مدد کروں گا ادھر رسول نے کہا۔ یہ میرا خلیفہ ہے۔ تو یار رسول اللہ مدد تو ہو گی بہت بعد میں۔ یہ خلافت کیسے آپ نے دے دی۔ ابھی تو صرف وعده ہے۔ تو رسول یہی کہیں گے۔ کہ آج صرف وعده ہے، لیکن جھوٹی زبان کا نہیں ہے۔ کچی زبان کا وعده ہے۔ سمجھ رہے ہوں۔

بھی رکے رہنا۔ ”انی قد جئتکم خیر الدنيا والآخرہ“۔ میں تمہارے پاس دنیا اور آخرت کا سارا خیر لے کر آیا ہوں۔ میرا محمد سمجھ میں آگیا۔ سارا خیر لانے والا۔ اب میں کیسے عرض کروں۔ کل شب میں، مسجد خیر العمل میں کہہ رہا تھا کہ جب سارے چادر میں جمع ہو گئے تو جناب ام سلطی کی یہ خواہش ہوئی کہ میں بھی چادر میں چلی جاؤں۔ ٹھیک ہے نا۔ تو پیغمبر اکرم سے ام المومنین حضرت ام سلطی نے اجازت مانگی کہ یار رسول اللہ مجھے اجازت ہے کہ میں بھی آپ لوگوں کے ساتھ چادر میں آجائوں تو کہنے لگے ”فَنِي مَكَانِكَ“ اپنی جگہ بیٹھی رہو۔ ”انکَ عَلَى خَيْر“۔ تم خیر پر ہو فرق سمجھ میں آگیا۔ جو دین لائے وہ خیر ہو۔ جو دین پر عمل کرے وہ خیر پر ہو۔ صلوات۔

بھی بہت توجہ ”خیر“ سمجھ میں آگیا۔ کیا کہا تھا سید سجاد نے۔

”الخیر کله صیانت الانسان نفسه“۔ پورا خیر یہ ہے کہ گناہوں سے بچ جاؤ۔ ”انی قد جئتکم بخیر الدنيا والآخرہ“۔ میں تمہارے پاس دنیا اور آخرت کا پورا خیر لے کر آیا ہوں۔ ادھر رسول اللہ نے خطبہ دیا کہ میں اکیلے اللہ کی

طرف سے آیا۔ خدائے واحد کی طرف سے آیا۔ مجھے رسول ماؤں میں خیرِ دنیا بھی ہے خیرِ آخرت بھی ہے۔ ہے کوئی میری مدد کرنے والا توجہ رہے۔ ہے کوئی میری مدد کرنے والا۔

پیغمبر کا خطبہ ختم ہو گیا ایک مرتبہ مسکرا کر ابو لہب نے ابو طالب کو دیکھا۔ ابو لہب بھائی ہے ابو طالب کا۔ کہنے لگا کہ آپ آج سے اپنے بیٹے علیؑ کی اطاعت کریں۔ ابو لہب تھا۔ میرے رسولؐ کا دشمن تھا لیکن اتنی بات سمجھ گیا تھا کہ ذوالعشیرہ کے پہلے دن ہی سے علیؑ کی اطاعت واجب ہے۔

سمجھ رہے ہو۔ بھی تھیک ہے۔ ذہانتوں پر تو کوئی کشرون نہیں ہے۔ وہ سمجھ گیا اس بات کو دوسرے نہ سمجھے تو نہیں سمجھے۔ سمجھ گیا جبکہ تو طفر کیا کہ ابو طالب سے کہہ رہا ہے۔ آپ آج سے اپنے بیٹے علیؑ کی اطاعت کریں۔ ابو طالب نے جواب میں یہ نہیں کہا کہ میں تو بوڑھا انسان ہوں اگر میں اس وقت تک زندہ رہ گیا تو دیکھوں گا یہ نہیں کہا یعنی ابو طالب جان رہے تھے کہ اطاعت آج ہی سے واجب ہے۔ بھی کفر کے نزدیک بھی علیؑ کی اطاعت واجب، اسلام کے نزدیک بھی علیؑ کی اطاعت واجب۔

توجہ رہے۔ کہا خاموش ہو جا۔ یہ نہیں کہا کہ میاں جب علیؑ آئیں گے اس مندر پر تو دیکھا جائے گا۔ میں تو بہت بوڑھا انسان ہوں میری زندگی کا کوئی بھروسہ نہیں ہے۔ یہ نہیں کہا ابو طالب نے۔ اب سنو گے یہ جملہ میرے رسولؐ نے کہا تھا۔ ”انی قد جئتکم بخیر الدنیا والآخرہ“۔ میں دنیا اور آخرت کا سارا خیر لے کر آیا ہوں۔ کہنے لگے احمد خاموش رہ۔ کس نے کہا؟ ابو طالب نے۔ کس سے کہا؟ ابو لہب سے۔ احمد خاموش رہ میرا بھتیجے جو کہہ رہا ہے وہ خیر ہے۔ سن رہے ہو نا۔ احمد خاموش رہ۔ میرے بھتیجے نے جو بھی کہا وہ خیر ہے۔ بھتیجے نے کہا۔ خدائے واحد کی طرف سے آیا ہوں۔ توحید خیر، میں رسولؐ ہوں، رسالت خیر۔

بھی توجہ رہے۔ ابو طالبؐ نے بھی تو کہا تاکہ میرے بھتیجے نے جو کہا وہ خیر ہے۔ رسول نے کہا میں اکیلے اللہ کی طرف سے آیا۔ ابو طالب کی نگاہ میں تو توحید

خیر۔ رسول نے کہا میں رسول ہوں۔ ابو طالب کی نگاہ میں نبوت خیر۔ رسول نے کہا آخرت کا خیر بھی دین میں۔ ابو طالب کے عقیدے میں آخرت خیر۔ رسول نے کہا ہے کوئی میری مدد کرنے والا۔ اسے امام بناؤں گا خلیفہ بناؤں گا ابو طالب کی نگاہوں میں امامت خیر۔ تواب بھی ابو طالب کے اصول دین سمجھ میں نہیں آئے۔ صلوات عالیٰ معاشرہ طغیان، اسلامی معاشرہ، محمدؐؐ کی اطاعت، خدا کی اطاعت، اب کیا میں بناؤں۔ اپنے محترم سننے والوں کو۔

اقرا باسم ربک الذى خلق ۰ خلق الانسان من علق ۰ اقرا وربک الاكرم الذى علم بلاقلم ۰ علم الانسان مالم يعلم ۰ كلا ان الانسان ليطغى ۰ ان راه استغنى ۰ ان الى ربک الرجفى ۰ ارء بيت الذى ينهى ۰ عبداً اذا صلٰى ۰

بھی کتابسر کش ہے۔ کہ میرے بندے کو نماز نہیں پڑھنے دے رہا ہے۔ دیکھو میں نے آٹھویں آیت تک تلاوت کی تھی۔ اور آج سورہ اقرا کی نویں اور دسویں آیت تمہارے سامنے پیش کر دی۔ پہلے کہا۔ انسان بڑا سر کش ہے۔ اور اس کے بعد ایک مثال بیان کی۔

بھی توجہ رہے۔ ”ارء بيت الذى ينهى“۔ تم نے دیکھا ایک سر کش ایسا بھی ہے۔ بھی عجیب مرحلہ فکر ہے جہاں اپنے سننے والوں کو روک رہا ہوں اور میرے پاس وقت کی گنجائش نہیں ہے۔ لیکن یہ آیتیں ذہنوں میں محفوظ ہو جائیں اور ”ارئت الذى ينهى عبداً اذا صلٰى“ تم نے دیکھا کہ میرے عبد کو ... عبد کے معنی جانتے ہو نا۔ بندہ۔ میرے عبد کو نماز پڑھنے سے روک رہا ہے۔ اتنا سر کش ہے۔ ابو جہل نے ابتدائے اسلام میں جب رسولؐؐ نے نماز پڑھی تو اس نے کوشش کی کہ نماز تڑاوے۔ اور نماز سے روکا۔ شور چایا، نر گئیں پھو ٹکیں تاکہ رسول نماز نہ پڑھ سکیں۔

بھی عجیب مرحلہ فکر ہے۔ جہاں میں لے کر آیا۔ ایک دن رسولؐؐ سجدے میں

تھے۔ ابو جہل نے اونٹ کی اوچھری اٹھائی اور پیغمبرؐ کے اوپر ڈال دی۔ پیغمبرؐ نے نماز تمام کی۔ گھر میں آئے کہا بچا آج ابو جہل نے ایسا کیا میرے ساتھ۔ کہنے لگے آؤ میرے ساتھ ابو جہل بیٹھا ہوا تھا۔ ابو طالب نے وہی اوچھری اٹھائی اور ابو جہل کے سر پر مار دی۔ خیر ہو تو ایسا ہو کہ خیر کی حفاظت بھی کرے اور خیر کا انتقام بھی لے لے۔

بس میرے دوستو! بس میرے دوستو! میرے عزیزو! ایک مرتبہ پھر سننا

”ارء بیت الذی ینھی عبداً اذا صلیٰ۔“ ع ب د ”عبد“ کے معنی کیا ہیں؟ بندہ۔ میرا عبد نماز پڑھ رہا تھا۔ اور کیسا سر کش ہے۔ کہ یہ میرے عبد کو نماز سے روک رہا ہے۔ اچھا بھی سوال ہے عبد کے عبد کے معنی کیا ہیں؟ تو کیا روح نماز پڑھ رہی تھی؟ اچھا چلرو روح نماز نہیں پڑھ رہی تھی۔ تو کیا جسم نماز پڑھ رہا تھا؟ ارے بھی دونوں پڑھ رہے تھے۔ یعنی روح نیت کر رہی تھی جسم کام کر رہا تھا۔ عبد اسے کہتے ہیں کہ جس میں روح بھی ہو جسم بھی ہو۔

اور قرآن نے کہا۔ ”سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بَعْدَهُ لَيْلًا“ تو مسراج جسمانی ہے روحانی نہیں۔ اب اسی مرحلے پر رکوں گا۔ مسراج جسمانی۔ عبد گیا ہے تا۔ عبد گیا ہے زمین سے آسمانوں میں یہ نہیں کہا کہ میں روح کو لے گیا۔ یہ نہیں کہا کہ میں نے خواب دکھلایا۔ عبد گیا اچھا بھی بڑا کمال کر دیا۔ کہ رسول زمین سے آسمان پر چلے گئے بہت بڑا کمال ہو گیا۔

میرے دوستو! میرے عزیزو! کل بھی میں کہہ رہا تھا آج بھی میں کہہ رہا ہوں کہ اب میں نے ایسے ناماؤں موضوعات پر بولنا شروع کیا ہے کہ جن سے سامعین کے کان اور منبر کے تخت آشنا نہیں ہیں۔ دیکھئے میری خواہش یہ ہے کہ یہ اسلام کا پیغام، یہ قرآن کا پیغام، یہ پڑھے لکھے شہر کے پڑھے لکھے شریوں کے سامنے پیش کیا جائے۔ اچھا تو بڑا تیر مار دیا۔ زمین سے آسمان پر چلے گئے۔ بھی جریل کے لئے پہلے ”عَنْدَنِي الْعَرْشُ الْمَكِينُ“ وہ تو رہتا ہی عرش پر ہے۔ تو جریل تو افضل ہو گیا۔ رسول اللہ ایک مرتبہ آسمانوں میں گئے تو کمال ہو گیا۔ جریل تو رہتا ہی

وہاں ہے۔

تو کیا زمین سے آسمان پر چلا جانا بہت بڑا کام ہو گیا۔ ارے بھئی، مجھے معاف کر دینا۔ جبریل بھی سید الملائکہ ہیں۔ لیکن میں کیا کروں میرے رسول کے خادم ہیں۔ میرے رسول سے افضل نہیں ہیں لیکن رہتے ہیں عرش پر۔ عرش پر نہیں عرش کے نزدیک۔ ”عند ذی العرش“ وہاں رہتے ہیں تو بھئی وہ تو روز کا اٹھنے بیٹھنے والا ہے روز کا۔ ٹھیک ہے نا اور پیغمبر ایک مرتبہ چلے گئے۔ تو بڑا تیر مارا۔ زمین سے آسمان پر چلے گئے۔ بھئی آسمان پر جانا کوئی کمال نہیں ہے۔ کوئی تیر مارنا نہیں ہے۔ اس لئے کہ آسمان والوں کی خواہش رہی ہے کہ ہم زمین پر جائیں۔

قرآن چاہتا ہے کہ میں زمین پر جاؤں۔ ستارہ چاہتا ہے کہ میں زمین پر جاؤں۔

”هل اتنی“ کا سورہ چاہتا ہے کہ میں زمین پر جاؤں۔ ولایت کی آیت چاہتی ہے کہ میں زمین پر جاؤں۔ تقطیر کی آیت چاہتی ہے کہ میں زمین پر جاؤں۔ جبریل بے چین ہیں کہ میں زمین پر جاؤں۔ رضوان بے چین ہیں کہ میں درزی بن کے ہی کہی زمین پر جاؤں۔ تو زمین پر جانے کے لئے آسمان والے سب بے چین ہیں تو کیا رسول کا آسمان پر جانا کوئی کمال تھا؟ بس میری تقریر تمام ہو گئی۔ اب اس سے زیادہ زحمت سماعت نہیں دوں گا۔

بھئی آسمان پر چلا جانا کوئی بہت بڑا تیر مار دیا۔ اوہر سے چلے آرہے ہیں آسمان والے۔ ٹھیک ہے نا۔ اور کہاں آرہے ہیں رسول کے گھر میں رسول کے گھرانے میں۔ ٹھیک ہے نا تو بات کل اتنی تھی۔ بھئی آسمان پر جانا کوئی کمال نہیں ہے۔ بات کل اتنی تھی کہ آدم کو پیدا ہونا ہے آسمان میں۔ وہاں بنایا تھا آدم کو۔ اچھا مٹی کہاں سے ملی گئی تھی؟ زمین سے۔ تو آدم کو پیدا ہونا ہے آسمان میں۔ فرشتہ آیا مٹی لے کر گیا زمین سے۔ اور زہر آکو پیدا ہونا ہے زمین پر۔ اور پھل ہے آسمان میں۔ تو اگر فرشتے سے بھجوا دے تو آدم سے مشاہدہت ہو جائے۔ نہیں مھر خود آکے لے جاؤ۔

یہ ہے خیر کا گھرانہ۔ سمجھ گئے نا۔ ”انی قد جئتکم خیر الدنیا

دالآخرة۔ میں دنیا اور آخرت کا خیر لے کر آیا ہوں۔ ٹھیک ہے نا اور حسینؑ نے ملے سے چلتے ہوئے جو دو شعر پڑھے ہیں اس میں حسینؑ نے کہا کہ ذلت کی زندگی سے موت خیر ہے۔ دونوں طریقوں سے یہ مصرعہ آیا ہے حسینؑ کا۔

**الموت اولیٰ من رکوب العالی۔ الموت خیر۔ من رکوب العالی۔**  
ذلت کی زندگی سے مر جانا خیر ہے۔

اب سن لیا نا تم نے اور میں کچھ بتلارہا ہوں کہ جب طے ہو گیا کہ جنگ ہو گی۔ تو اس وقت شہزادے نے پوچھا تھا۔ ”الیستنا علی الحق“۔ شہزادے علی اکبرؑ نے کہا ”الیستنا علی الحق“۔ بہا کیا ہم حق پر نہیں ہیں؟ تو وہاں بھی کہنے والوں نے کہا۔ شہزادے نے لہا ”الیستنا علی الخیر“ کیا ہم خیر پر نہیں ہیں۔ تو یہ گھرانہ خیر کا گھرانہ ہے۔ اب حسینؑ ہوں تو خیر ہے۔ سید سجادؑ ہوں تو خیر ہے۔ شیعہ رسول علی اکبرؑ ہوں تو خیر ہے۔

آگئی نابات دیکھو اب تو میرے پاس وقت بھی نہیں ہے۔ کہ میں اس شہزادے کا تذکرہ تفصیل کے ساتھ تمہاری خدمت میں پیش کر سکوں۔ لیکن میرے عزیزدوا میرے دوستوا تاریخوں میں اور مقلی کی کتابوں نے لکھا ہے جب اکبرؑ پیدا ہوئے۔ تو شہزادی ام لیلی خود بیان کرتی ہیں کہ کبھی کبھی آدمی رات کو میری آنکھ کھل جاتی تو میں دیکھتی کہ کوئی سایہ میرے اکبرؑ کے جھولے پر جھکا ہوا ہے۔ تو میں گھبرا کے کہتی کہ آنے والے تو کون ہے۔ تو ایک مرتبہ مولا جواب دیتے۔ ام لیلی آہستہ بولو کہیں میر اکبرؑ اٹھنے جائے۔ ام لیلی تھرا کے کہتیں مولا آپ اور اس وقت؟ کہتے ہیں، میں کیا کروں اکبرؑ کی محبت بھجھے سونے نہیں دیتی۔ سمجھ گئے اکبرؑ کو سمجھ گئے نا۔

۹ محرم کی شام کو حسینؑ کے اصحاب جمع ہوئے ایک مقام پر، تاریخ نے کیا ہے؟ ۹ محرم، وقت کیا ہے شام کا۔ دیکھئے صاحب حزن المومنین نے ان جملوں کو لکھا ہے۔ یہ جملے ان لو تمہارے کام آئیں گے۔ ایک صحابی نے دوسرے صحابی سے کہا کہ بھی حسینؑ کے پھوپھوں کی پیاس کی آوازیں سن رہے ہے؟

العطش، العطش کی آوازیں بلند تھیں نا۔ تو کوئی صحابی حسینؑ کا کہنے لگا کہ اگر پیاس سے ان بچوں میں سے کوئی بچہ مر جائے تو ہم قیامت کے دن فاطمہ زہرؓ کو کیا منہ دکھلائیں گے۔ کہا پھر کیا کریں؟ کہا بھائی بات یہ ہے کہ اب جو بھی ہو جائے جو بھی ہو جائے۔ چلو اور فوج یزید سے لڑ کر فرات سے پانی لے کر آئیں۔

اصحاب آئے۔ حسینؑ کی خدمت میں۔ کہا مولا ہمیں اجازت دیجیے کہ ہم پانی لائیں کہا کہ وہ حملے کریں گے، وہ تیر ماریں گے کہا مولا کچھ بھی ہو۔ کہا کہ نہیں میں مناسب نہیں سمجھتا اصحاب کھڑے ہو گئے۔ کہا مولا اجازت دے دیجیے۔ اس لئے کہ اب بچوں کی العطش کی آوازیں سنی نہیں جاتیں۔ جب بہت اصرار کیا۔ حسینؑ کے ساتھیوں نے اور حسینؑ کے دوستوں نے تو ایک مرتبہ حسینؑ نے پکار کر آواز دی۔ ذرا میرے اکبرؓ کو تولانا۔ اجر کم علی اللہ۔

فضہ گئیں۔ اکبرؓ کو پہلے اکبرؓ کے خیے میں ڈھونڈا۔ پھر شہزادی زینبؓ کے خیے میں تلاش کیا۔ پھر شہزادی ام کلثوم کے خیے میں تلاش کیا۔ ڈھونڈتیں چلیں اکبرؓ ملے ام لیلی کے خیے میں اور اس صورت میں ملے کے ماں کے سینے سے لپٹے ہوئے تھے۔ کہا شہزادے تمہیں حسینؑ بلا رہے ہیں۔ اکبرؓ باپ کی خدمت میں آئے۔

کہا بابا کیا حکم ہے۔ کہا بیٹی ان لوگوں کا اصرار ہے پانی لانے کے لئے تو بیٹی ان کے آگے چل۔ اور اگر کوئی تیر ان کی طرف آئے تو تو اپنے سینے پر روک لینا۔ سن رہے ہو۔ اگر کوئی تیر میرے ساتھیوں کی طرف آئے تو تو اپنے سینے پر روک لے۔ جا اکبرؓ جا۔ بھی سننا۔ یہ خرام لیلی کو ملی کہ حسینؑ نے اکبرؓ سے کہہ دیا ہے کہ تم جاؤ۔ اور سارے تیر اپنے سینے پر روک لینا۔ ام لیلی گھبرا کے کھڑی ہوئیں اور تیزی کے ساتھ چلیں۔ اتنی تیزی سے کہ سر سے چادر اتر گئی۔ ڈھونڈتی ہوئی عباسؓ کے خیے میں آئیں۔

کہا عباسؓ تمہاری زندگی میں اکبرؓ جا رہا ہے۔ مولا نے اکبرؓ کو جانے کے لئے کہہ دیا۔ عباسؓ گھبرا کے اٹھے اپنی عبا اتاری شہزادی ام لیلی کے سر پر ڈالی کہا بھابی آپ

مطمئن رہیں۔ میں آپ کے بیٹے پر آنچ نہیں آنے دوں گا۔ دوڑتے ہوئے حسین کی خدمت میں آئے۔ کہا کہ مولا جب تک عباس زندہ ہے، اکبر میدان میں نہیں جا سکتے۔

میرے دوستو! دیکھی تم نے عباس کی محبت اکبر کے ساتھ۔ ام لیا کی محبت اکبر کے ساتھ۔ دیکھ لی نا اچھا تو اب بھی ایسے بھی سنو۔ روچکے تم اور تم تو جانتے ہو کہ میں بہت ہی کم مصائب پڑھتا ہوں میرے پاس کل چار دفیقہ رہ گئے ہیں اور انہیں میں بات کو مکمل کرنا ہے۔ روچکے نا

اب جملے سنو۔ ایک جملہ سنو۔ چلو مجلس تمام ہو گئی۔ مجلس ختم ہو گئی۔ جب جناب خدیجہ الکبری کا انتقال ہوا۔ تو شہزادی فاطمہ زہرا کی عمر تھی پانچ سال۔ انتقال سے پہلے خدیجہ نے فاطمہ کو بیانیا اور کہا بیٹی جب میں مر جاؤں، جب میں گزر جاؤں اس دنیا سے اور تمہارے بابا مجھے عسل دے لیں تو اپنے بابا سے کہنا کہ مجھے کفن میں اپنی وہ عبا پہننا میں جو وہ عید کے دن پہننا کرتے ہیں۔ وہ روایت حزن المومنین کی تھی۔ یہ روایت مصائب الاخیار کی ہے۔

بس دو جملے سنو اور مجھے اجازت دے دو۔ فاطمہ زہرا سے خدیجہ الکبری نے وصیت کی۔ کہ جب میں اس دنیا سے گزر جاؤں اور تمہارے بابا مجھے عسل دے لیں تو کفن میں وہ عبا مجھے پہننا میں جو وہ عید کے دن پہننے ہیں۔ جب عسل ہو گیا شہزادی خدیجہ الکبری کا تو فاطمہ زہرا نے کہا کہ بابا میری ماں نے یہ وصیت کی ہے کہ وہ عبا آپ کفن میں دیں جو آپ عید کے دن پہننے ہیں۔

رسول نے کہا لا وہ عبا۔ اتنے میں جریل آئے۔ کہا یا رسول اللہ، اللہ نے آپ کو سلام بھیجا ہے۔ اور یہ کہا ہے کہ خدیجہ ہمارے دین کی محدث تھی تو ان کا کفن ہمارے اوپر واجب ہے۔ جریل نے کہا یا رسول اللہ یہے اللہ کی طرف سے خدیجہ کا کفن۔ اور اللہ نے کہا ہے اس عبا کو رکھ دیں کی دن کام آئے گی۔ جانتے ہو وہ کس دن کام آئی جب جوان بیٹا میدان میں جانے لگا تو حسین نے آواز دی۔ بہن میرے نانا کی عبا تو لانا۔

## اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

ہم۔ میرے ناتاکی عبا تو لانا۔ عبا آئی اکبر کے دوش پر ڈال دی۔ اب اس سے زیادہ بیان نہیں کروں گا۔ ایسا پیارا تھا کہ جب اکبر کا سر نوک نیزہ پر جاتا تھا بازاروں سے تو عورتیں جمع ہو جاتی تھیں۔ اور کہتی تھیں ہائے اس چاند سی صورت کو کس نے مار دیا۔ اس چاند سی صورت کو کس نے مار دیا۔ بس بس تم روچے آخری جملے کہہ رہا ہوں شام کے قریب لٹا ہوا قافلہ پہنچا۔ ایک شہر میں ساری بیباں سر بر جھہ ہیں۔ ان کے آگے آگے نیزہ بردوار ہیں۔

جملے سنو آخری جملے ہیں۔ تماشادیکھنے والی ساری عورتیں اکبر کے سر کے گرد آکر جمع ہو گئیں اچھا سی رہے ہو نا۔ ایک بوڑھی عورت آگے بڑھی۔ اور کہنے لگی کہ عورتیں میں ایک دعا مانگتی ہوں اور تم سب مل کر آمیں کہنا۔ ایسا چاند سا چہرہ ایسا پیارا جوان خدا کرے کہ جب یہ قتل ہوا ہو۔ تو اس کی ماں زندہ نہ ہو۔ ام لیلی نے آواز دی ارے یہ کیا دعا مانگ رہی ہے۔ آخری جملہ سنو گے۔ اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

ایسا جوان جو شہیہ رسول تھا۔ میرے دوستوں میرے عزیزو! تم نے گریہ کیا مجلس تمام ہو گئی ایسا جوان جو شہیہ رسول تھا جب حسین اس کا لاش لے کر خیہے میں آئے۔ تو زیرینب لاش پر موجود تھی۔ ام کلثوم لاش پر موجود تھی ام فروہ اکبر کے لاش پر آگئی۔ ام لیلی نہیں تھی۔ حسین نے کھافضہ جماں کو بلال۔ فضہ کہتی ہے جب میں خیہے میں داخل ہوئی تو ام لیلی ہاتھ پھیلائے کھڑی تھی۔ میں نے کھابی بی کیا دیکھ رہی ہو؟ کھافضہ کیا بتاؤں خیہے کا دروازہ مجھے نہیں مل رہا۔

## ساتویں مجلس

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
إِنَّ رَبِّنَا يَسُوْمُ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَكَ خَلْقَ الْاِنْسَانَ مِنْ عَلِقٍ  
إِنَّ رَبِّنَا وَرَبِّكَ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَنْ عَلَمَ الْاِنْسَانَ  
مَالَكَمْ يَعْلَمُ كُلَّاً لِّاَنَّ الْاِنْسَانَ لَيَسْتَعْلَمْ<sup>۱</sup> آمِنْ عَلَى  
اَسْتَعْلَمْ<sup>۲</sup> اَنْ<sup>۳</sup> إِلَى رَسُولِكَ الرَّسْجُلِي<sup>۴</sup>

عزیزان محترم! آپ میرے گلے کی خشگی اور سینے کی تھکن کو دیکھ رہے ہیں۔ تو اب ان حالات میں۔ ان کیفیتوں میں جو کچھ بھی عرض کر سکوں وہ آج کی حد تک بہت ہو گا۔ کل جو ناخ شگوار سانحہ امام بارگاہ علی رضا کے عقب میں پیش آیا وہ اخباروں کے ذریعے آپ تک پہنچ گیا ہو گا۔ دیکھنے خدا نے برا کرم کیا۔ خدا کا فضل شامل حال رہا۔

ہم اقتدار اعلیٰ پر یہ واضح کر دینا چاہتے ہیں کہ ہم کوئی سیاسی تنظیم نہیں ہیں۔ ہم کوئی سیاسی گروہ نہیں ہیں۔ اور ہم تو حزب مخالف بھی نہیں ہیں۔ سمجھ رہے ہوئا سمجھ رہے ہوئا اچھا یہ جملہ میں نے کیوں کہا۔ میرے جملے کا کوئی اور مطلب نہ نکلا جائے۔ ہم قوم ہیں کوئی گروہ نہیں ہیں۔ کسی سیاسی گروہ کو کچل دینا آسان ہے۔ سیاسی تنظیموں کو فنا کر دینا، اور کچل دینا آسان ہے۔ لیکن ہم تو وہ ہیں جنہیں تاریخ کے بڑے بڑے فرعون بھی نہیں کچل پائے۔ صلوٰات۔

دیکھ اقتدار، چھوٹا وزیر، بڑا وزیر، چھوٹا گورنر، بڑا گورنر، یہ سب یاد رکھیں کہ ہم سیاسی تنظیم نہیں ہیں۔ بلکہ ہم قوم ہیں اور ایسی قوم ہیں جو شرافت آل محمدؐ کی امین ہے۔ اور دیکھو قومیں جذباتی فیصلے نہیں کیا کرتیں۔ تو ابھی ہم نے اپنا فیصلہ محفوظ رکھا ہے۔

جیسے عدالتیں محفوظ رکھتی ہیں۔ بس چھوٹی سی ایبل ہے۔ صوبہ کے اور ملک کے اقتدار اعلیٰ سے کہ ہمارے اگلے تین دن بڑے اہم ہیں۔ اور ان میں امن و امان کا صحیح بندوبست کروایا جائے، ایسے انتظامات کرائے جائیں کہ ہم بھی مطمین ہو جائیں اور انتظام کرنے والے بھی مطمین ہو جائیں۔ اب اس سے زیادہ معروضہ اپنے سنے والوں کی خدمت میں پیش نہیں کرنا۔

اب میں کیا عرض کروں وقت ختم ہو رہا ہے۔ فقط تین محدود گھنٹے آج کا گھنٹہ ملا کر۔ اور ان میں موضوع کو مکمل کر دینا ہے۔ اور عجیب بات یہ کہ جمیع الاسلام والمسلمین سید ابوالفضل بہاؤ الدینی میرے دوست تشریف فرمائیں۔ آیت اللہ سید جحت ہاشمی اس مقام پر تشریف فرمائیں۔ اب ان دونوں کے سامنے خدا کی قسم واقعہ حاجی آغا جبارت است۔ در خدمت حاجی آغا عرض کر دم کہ رو برو شاہ رو برو آغا بہاؤ الدینی صحبت کر دن واقعہ جبارت است۔ اگر بجاہد بدھید چیزی عرض می کنم۔

مشہد کے چند بڑے علماء میں آیت اللہ جحت ہاشمی کا شمار ہے۔ اور حضرت سید ابوالفضل بہاؤ الدینی ولایت فقیہ کے نمائندے ہیں۔ تو اب ان کے سامنے بولنا آسان نہیں ہے۔ لیکن میں کیا کروں میری مجبوری ہے اور اس مجبوری کو میرے یہ دونوں دوست اور ایک بزرگ۔ دونوں سمجھ رہے ہیں۔

بھی بات تھی ”اقرا باسم ربيك الذي خلق“۔ پڑھو اللہ کے نام سے جس نے خلق کیا۔ خلقت سے موضوع کا آغاز کیا۔ طنز کرنا ہے قرآن کو انسان کی سرکشی پر۔ انسان کی اکٹ پر۔ اللہ کو اعتراض کرنا ہے۔ بات شروع کر رہا ہے خلقت سے۔

”اقرا باسم ربيك الذي خلق۔ خلق الانسان من علق“  
انسان کو جو اکثر رہا ہے ہم نے اسے مجھے ہونے خون سے پیدا کیا۔ علق جما ہوا ہون۔

سورہ مومتوں تیکواں سورہ قرآن مجید کا۔ بار ہویں، تیر ہویں اور چودھویں

آیت

وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسَانَ مِنْ سُلَّةٍ مِّنْ طِينٍ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ  
مَكِينٍ ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْعَفَةً

ان تینوں آئیوں کے ترجمے آرام سے سننا ہم نے انسان کو مٹی کے صلب سے نکالا۔ یعنی مٹی کے جو ہر سے نکالا۔ پھر ہم نے انسان کو قرار مکین میں ایک معین مدت کے لئے رحم میں رکھ دیا۔ اور پھر ہم نے مٹی کو نطفہ بنایا تھا۔ پھر ہم نے اس نطفہ کو جما ہوا خون بنادیا۔ پھر ہم نے اس خون کو گوشت کالو تھڑا بنادیا۔ پھر ہم نے اس گوشت کے لو تھڑے میں بٹیاں اگائیں۔ پھر ہم نے ان بڑیوں پر گوشت چڑھایا۔ اور چڑھانے کے بعد روح پھوکی۔ تو اتنی نجاست سے اتنا طاہر بنایا۔ پھر بھی اکڑے جا رہے ہو۔

پہنچ رہی ہے بات۔ بھی دیکھو آج میں بہت خستہ ہوں لیکن جو باتیں کہہ رہا ہوں وہ میرے سنتے والوں تک پہنچ جائیں اور اس کے بعد کیا کہا۔ ”کلا ان انسان لیطفی“۔ عجیب ہے انسان سچے ہوئے خون سے بنایا۔ ذیل ترین شے سے بنایا۔ گوشت کالو تھڑا تھا۔ تو بڑیاں ہم نے اگائیں، گوشت ہم نے چڑھایا کھال ہم نے بنائی۔ روح ہم نے پھوکی۔ اور تو ہم ہی سے اکڑ رہا ہے۔ پیدائش ذیل ملکومیت ہے۔

بھی کچھ کہنا چاہ رہا ہوں بھی میں بھی کسی گھر میں پیدا ہوا ہوں۔ اپنے باپ کا ملکوم ہوں۔ میرا باپ میرا حاکم ہے۔ ٹھیک۔ اچھا میرے گھر میں بھی کوئی پیدا ہوا ہے۔ میں اس کا حاکم ہوں۔ وہ میرا ملکوم ہے۔ تم اپنے گھر میں پیدا ہوئے ہو۔ تمہارا باپ تمہارا حاکم ہے۔ تم ملکوم ہو۔

بھی توجہ رہے۔ پیدائش علامت ہے ملکومیت کی۔ پیدائش، پیدا ہونا۔ بھی دیکھو ایک ہے حاکم۔ ایک ہے ملکوم۔ اب حاکم جو حکم کرے ملکوم کا حاکم ہے۔ حکم مانے تو خلقت سے تذکرہ اس لئے شروع کیا کہ پیدائش ملکومیت کی علامت ہے۔ میں اپنے گھر میں پیدا ہوں۔ اپنے گھر میں پیدا ہوں۔ پکار اپنے باپ کے گھر میں پیدا ہوں۔ تو میں ملکوم، باپ حاکم۔ تم اپنے باپ کے گھر میں پیدا ہوئے تم ملکوم، باپ حاکم۔ بھی یہی ہے

سبب۔ کہ میرے نبی کو پیدا کرنے سے پہلے باپ کو اٹھالیا تاکہ نبی کی کامیکوں نہ بننے پائے۔ صلوات۔

تو نبی کو نبی کے باپ کا مکوم نہیں بنانا تھا۔ اس لئے باپ کو پہلے ہٹالی۔ اور جس کے باپ کو نہیں ہٹالی۔ اسے باپ کے گھر میں نہیں پیدا کیا اپنے گھر میں پیدا کیا۔ صلوات۔

بھی ہے تو بھی۔ اچھا باب تو عجیب کمال ہو گیا کہ پیدائش ہو رہی ہے ہر گھر میں لیکن ان بچوں کی اہمیت نہیں ہوتی جو عام گھروں میں پیدا ہو جائیں۔ بادشاہ کا بچہ کیا بادشاہت کرنے کے لئے دنیا میں آیا ہے؟ بھی جاہل ہے، کمزور ہے۔ نتوال ہے اور عالم کا بچہ؟

آیت اللہ حضرت جنت ہاشمی کیا ان کا بچہ جب پیدا ہوا تو عالم تھا ان کی طرح؟ آقا چند تا پسر دار حاجی آغا بہاری اللہ بنی چند تا پسر دار دان شاء اللہ خدا آپ کو شہزادہ علی اکبر اور شہزادہ قاسم کے طفیل میں اولاد نزینہ عطا کرے گا۔ حاجی آغا چند تا پسر داری معلوم نیست۔ چار ماشاء اللہ اچھا بھی اب دیکھو آیت اللہ سید جنت ہاشمی مدظلہ العالی تشریف فرمائیں چار بیٹے ہیں ماشاء اللہ اچھا بھی خود تو بہت بڑے آیت اللہ ہیں

سننا بھی سننا۔ خود تو بہت بڑے آیت اللہ ہیں اچھا بھائی ان کا بچہ دو سال کا ہے۔ بھی آیت اللہ کا بیٹا ہے۔ اصطلاح ہے ایران میں آیت اللہ کا شہزادہ جاہل ہے مگر احترام ہو رہا ہے۔ کیوں اس لئے بڑے گھر میں پیدا ہو گیا۔

بھی ہے تو ایسا ہی بڑے گھر میں پیدا ہو گیا۔ جاہل ہے، مگر احترام ہو رہا ہے۔ کیوں احترام ہو رہا ہے اس لئے کہ بڑے گھر میں پیدا ہو گیا۔ اچھا بادشاہ یا وزیر اعظم کا بیٹا۔ نتوال ہے، کمزور ہے، جاہل ہے، احمق ہے۔ کچھ کہہ دو لیکن اس کے نام پر گھر کا نام رکھ دیا جائے گا۔ کیوں؟ اس لئے کہ بڑے گھر میں پیدا ہو گا تو بڑے گھر کے بچے کا احترام ضروری ہے۔ بعد میں جیسا نکلے۔

جو بڑے گھر میں پیدا ہو جائے اس کا احترام ضروری ہے۔ اور تمہیں خدا کی قسم دے کر پوچھ رہا ہوں۔ دنیا کا سب سے بڑا گھر کون سا ہے؟ دوزائے نہیں ہیں۔ کعبہ ہے۔ تو اب اس میں پیدا ہونے والے بچے کے لئے خطرہ کیا ہے۔ ٹھیک ہے نا۔ لیکن کروار کا اعتدال دیکھو۔ طاقت ایسی کہ دیوار توڑ دی اور اطاعت ایسی کہ پیدا ہوتے ہی بحمدے میں گیا۔

بات پہنچ گئی۔ یہ ہے خلقت ”اقرا باسم ربک الذي خلق. خلق الانسان من علق.“ ہم نے مجھے ہوئے خون سے انسان کو پیدا کیا۔ کیا کمال کی بات ہے۔

”اقرا وربک الاکرم“۔ پڑھو جیب پڑھو تمہارا رب بہت کریم ہے۔ ”الذی علم بالقلم“ جس نے قلم سے لکھنا سکھلایا۔ یعنی پہلی وحی میں پڑھنے کا بھی تذکرہ۔ پہلی وحی میں لکھنے کا بھی تذکرہ۔ پہلی وحی میں پڑھنے کا بھی تذکرہ ہے۔ اور عجیب ہیں مسلمان کہتے ہیں کہ رسول نہ پڑھنا جانتا تھا نہ لکھنا جانتا تھا۔

”اقراء وربک الاکرم“۔ پڑھو تمہارا رب بہت کریم ہے۔ ”الذی علم بالقلم“ جس نے قلم سے لکھنا سکھلایا۔ بھی کیا عجیب مرحلہ فکر ہے۔ اور اب میرے پاس گھٹھے زیادہ نہیں رہ گئے ہیں۔

تو اب میں مجبور ہوں کہ بہت تیزی کے ساتھ ان مرحلوں سے گزرتا چلا جاؤں۔ علم! زبان سے بھی دیا جاتا ہے۔ علم! تحریر سے بھی دیا جاتا ہے۔ یعنی زبان بھی قلم دیتی ہے۔ کل میں زبان کا تذکرہ کر رہا تھا۔ زبان بھی علم دیتی ہے اور علم بھی علم دیتا ہے۔ لیکن زبان کا دیا ہوا علم ہوا میں تخلیل ہو جاتا ہے۔ قلم کا دیا ہوا علم ہمیشہ ہمیشہ کاغذ کے اوپر باقی رہتا ہے۔

اسی لئے کیا کمال کی بات ہے۔ سورہ علق نے کہا ”الذی علم بالقلم“ ہم نے تمہیں قلم سے لکھنا سکھلایا، اور سورہ رحمٰن نے کہا

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ。 أَرَّحَمُ الْعَالَمِ الْقُرْآنُ خَلَقَ  
الْإِنْسَانَ عَلَمَهُ الْبَيَانَ هُمْ نَمَتْهِينَ بُولَنَا بُجَى سَكَحَلَادِيَا۔ هُمْ نَمَنَ تَمَتْهِينَ لَكَهَا  
بُجَى سَكَحَلَادِيَا۔ دَيْكَهُو قَلْمَنَ كَارَولَ اُورَ قَلْمَنَ كَارَدَارَ۔ تَارَخَ اُنْسَانِيَتَ مِنْ سَبَحَهُ لَوْ بَهَرَ مِنْ  
آَگَے جَاؤَ گَا۔ اَسَ لَئَے کَ بَهْتَ زِيَادَه وقتَ نَهِيَنَ لَوْنَ گَا لَيْكَنَ مِنْ چَاهَ رَهَا ہُوں کَ قَلْمَنَ كَ  
كَرَدَارَ تَمَهَارَی سَبَحَهُ مِنْ آَجَائَے۔ تَاكَهُ اَنْگَلَي دَوْ تَقْرِيَوْنَ مِنْ مَوْضَعَ تَلْتَخِيَصَ پَاجَائَے۔

”اقْرَا وَرَبُكَ الْاَكْرَمُ۔ الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَنَ“۔ جَانَتْهُو تَمَهَارَے پَاسَ  
پُورَی اُنْسَانِيَتَ کَ، بَيْچَلَی آَدَمَ سَلَے لَے کَرَابَ تَنَکَ جَوْ بُجَى تَارَخَ ہَے۔ جَوْ بُجَى تَهْذِيَبَ  
ہَے۔ وَهَ بَيْچَنِی کَيْسَيْهَ؟ قَلْمَنَ كَ ذَرِيَيَه۔ اُورَ تَمَنَ جَوْ مَسْتَقْبَلَ كَ منْصُوبَهُ بَنَارَ ہَے ہُوَا نَهِيَنَ  
مَحْفُوظَ كَيْسَيْهَ رَكَهَ رَبَهَ ہُوْ قَلْمَنَ كَ ذَرِيَيَه۔ يَهَ ہَے قَلْمَنَ كَيْ اَهِيَتَ۔

بُجَى رَكَهَ رَبَهَ اَسَ لَئَے کَ اَسَ مَرَحَلَے پَرْ اَگَرَ بَاتَ ذَرَاسِيَ چُوكَ گَئَ۔ توْ بَهْرَرَه  
جَائَے گَيَ۔ قَلْمَنَ كَيْ اَهِيَتَ سَبَحَهُ مِنْ آَنَّی کَ ماَضِي مِنْ اَگَرَ تَارَيْخَنَ نَهِيَنَ لَكَهُی گَئَيَ ہُوَا تَنَیَ،  
ماَضِيَ کَ اَگَرَ پَرَانَے کَھَنَڈَرَوْنَ سَلَے وَهَ نَوْشَتَہِ بَرَآمَدَه ہَوَتَهَ توْ آَجَ تَمَهَارَے پَاسَ ماَضِي  
کَيْ تَارَخَنَه ہَوَتَیَ۔

اُورَ تَمَنَ جَوْ نَيْكَنَا لَوْجِی کَ مَاهِرَ بَنَتَهَ چَلَے جَارَهَ ہَے ہُو اُورَ آَجَ یَهَ دَعَوَیَيَ كَرَهَ ہَوَ کَ  
ہُمْ نَمَنَ اَنْسَانِي مَعَاشِرَے کَوْ اَنْتَهَا پَرْ بَيْچَادِيَا۔ مَيْرَے دَوْسَتَ جَانَتَهَ ہَیَنَ وَهَ لَوْگَ جَوْ یُورَپَ  
اَمِرِيَکَا جَانَتَهَ آَتَتَهَ رَهَتَهَ ہَیَنَ۔ اَبَ اِيْكَ اِلْشَوَ (Issue) ہَے اُمِيَڈَ آَفَ دِي سُوسَائِٹَیَ  
(End of the Society)۔ مَعَاشِرَه جَهَانَ تَكَ بَيْنَخَ سَکَنَا تَھَا بَيْنَخَ گَيَّا۔ اَبَ اَسَ سَے  
آَگَے تَرْقَیَنَهِنَیَنَ كَرَے گَا۔

توْ بُجَى کَيْسَيْهَ تَرْقَیَ کَيْ؟ قَلْمَنَ كَ ذَرِيَيَه اَتَنَا ہَمَ ہَے قَلْمَنَ۔ کَهَ سَارَ ماَضِيَ قَلْمَنَ كَ  
ذَرِيَيَه مَحْفُوظَ۔ مَسْتَقْبَلَ کَيْ نَسْلُوں کَوْ جَوْ بَيْتَامَ دَوَگَے وَهَ بُجَى قَلْمَنَ كَ ذَرِيَيَه۔ اُورَ اَتَنَا ہَمَ  
ہَے کَهَ مَيْرَے رَسُولُ نَنَے وَهَ بَے نِيَازَ رَسُولُ۔ مَيْرَے رَسُولُ جَانَتَهَ ہَوْ كَنَابَے نِيَازَ تَھَلَ۔  
بُجَى عَجَيْبَ بَادَتَهَ ہَے کَهَ دَوْلَتَ آَفَرَکَی، ٹُھَكَرَادَی، چَمَدَه دِیَشَرَکَوْنَ نَنَے ٹُھَكَرَادَی  
دِیَا۔ کَہَا ”دِنِیَا کَیِ حَسِينَ تَرِینَ عَوْرَتَ سَے شَادِیَ كَرَلَو۔“ ٹُھَكَرَادَیا۔ ٹُھَكَرَادَیا مَيْرَے نَبِیَ

نے۔ بھی کمال ہے۔ کہا کہ ”بادشاہ بن جاؤ عرب کے۔“ ٹھوکر ماروی۔ نہیں چاہئے۔ نبی نے جواب میں کیا فرمایا؟ وہ سناؤں گا۔ بھی لیکن کمال کا جملہ فرمایا ہے میرے نبی نے۔ کہا بھی ”بادشاہ بن جاؤ۔“ لیکن یہ ”یہ لا الہ الا اللہ کہنا بھوڑ دو۔“ ”بادشاہ بن جاؤ۔“ ٹھیک۔ لیکن میرے نبی نے ٹھوکر ماروی۔

اچھا کہا بھی بادشاہ نہیں بنتے۔ ”دنیا کی جتنی دولت کہو تو لا کے تمہارے پاس ڈھیر لگا دیں۔“ فرمایا کہ نہیں۔ کہا اچھا ”دنیا کی خوبصورت ترین عورت سے تمہاری شادی کر دیں۔“ جب یہ پیغام ابو طالب کے ذریعے مُشرکین مکہ نے میرے نبی کو بھجوایا تو میرے نبی نے ایک جملہ فرمایا۔ ”ان وضعت الشمس في يمني والقمر في يسار“ یہ باتیں کیا کہہ رہے ہیں۔ اگر یہ میرے دامنے ہاتھ میں سورج لا کر رکھ دیں۔ اور بائیں ہاتھ میں چاند لا کر رکھ دیں۔

بھی دیکھنا کیا کمال کا جملہ ہے اگر یہ لوگ عورت کی بات کر رہے ہیں یہ دولت کی بات کر رہے ہیں یہ بادشاہت کی بات کر رہے ہیں اگر میرے ایک ہاتھ پر سورج رکھ دیں۔ اور دوسرے ہاتھ پر چاند رکھ دیں جب بھی میں اللہ کی توحید کے اعلان سے باز نہیں آؤں گا۔ نبی اتنا برا خدا پرست کہ فرماتا ہے کہ ہاتھ پر سورج رکھ دو۔ لا الہ الا اللہ کہنے سے باز نہیں آؤں گا۔ ہاتھ پر چاند رکھ دو۔ لا الہ الا اللہ سے باز نہیں آؤں گا۔ سورج سید ہے ہاتھ پر لا کر رکھ دو تو میں اعلان توحید سے باز نہیں آؤں گا۔

اب اللہ نے اپنے حبیب کے ناز کو برقرار رکھا۔ فرمایا عجیب تونے کہا ہے کہ میرے ہاتھ پر سورج رکھ دے، میرے ہاتھ پر چاند رکھ دے۔ اعلان توحید سے باز نہیں آؤں گا۔ تو سہی کہ تیرے ایک ہاتھ سے سورج پٹا دوں اور دوسرے سے چاند تڑا دوں۔ صلوات۔

بات پیغام رہی ہے میرے محترم سننے والوں تک۔ اچھا یہ تو تھی دنیا کی آفر۔ اب سنو گے ہماری روایت۔ ہماری روایت سے مراو مسلمانوں کے ذخیرہ الحادیث میں پوچھ روایت ہیں نا ان کو میں کہہ رہا ہوں ہماری۔ میں فرق نہیں کرتا مسلمانوں میں۔ اور میں

فرق نہیں کیا کرتا محدثوں میں۔

اس لئے کہ ہمارے ائمہ نے تعصیب رکھنا نہیں سکھ لایا۔ ہم کو جہاں سے علوم قرآن مل جائیں۔ جہاں سے علوم محمد مل جائیں اپنے سر آنکھوں پر رکھتے ہیں۔ ہمارے نزدیک ہر حدث براقابل احترام ہے۔ اس لئے کہ اس نے پیغمبر کے واقعات کو اور پیغمبر کے جملوں کو اور پیغمبر کے ارشادات کو ہم تک منتقل کیا۔

تو حدیث ہے متفقہ کہ جبریل آئے۔ یا رسول اللہ! اللہ نے فرمایا ہے کہ سارے سماءوں والارض کی کنجیاں۔ کیا عجیب و غریب آفر ہے یا رسول اللہ۔ اللہ نے آپ کو سلام کیا ہے۔ اور بعد از تکہہ درود و سلام یہ کہتا ہے کہ میں چاہتا ہوں کہ آج سارے آسمانوں کی اور ساری زمین کی کنجیاں آپ کے حوالے کر دی جائیں۔

تو ایک مرتبہ سر اٹھایا اور کہا جبریل اچھا، اگر میں پورے آسمان زمین کو اپنے کنٹروں میں لے لوں۔ تو انجام کہا۔ انجام تو یہاں صرف موت ہی ہے۔ کہا پھر لے جاؤ اپنی کنجیوں کو۔ یہ ہے رسول۔ بھی مانگتا تو بہت بڑی بات ہے۔ جو دیا جا رہا تھا سے لینے کے لئے تیار نہیں ہے۔ رسول مانگا نہیں کرتا۔ مانگتا تو بہت بڑی بات ہے جو دیا جا رہا ہے اسے لینے کے لئے تیار نہیں ہے۔ ایسا رسول اگر کچھ مانگ لے تو کتنا اہم ہے۔ تو جوز ندگی میں کچھ نہ مانگے وہ مرتبے وقت قلم مانگ رہا ہے۔ قلم۔

بھی سن رہے ہونا۔ جوز ندگی میں کچھ نہ مانگے۔ دیکھو وہ جو آج تک رسیں ہیں کہ پچانی کے مجرم سے بھی آخری وقت میں پوچھا جاتا ہے تیری آخری خواہش کیا ہے۔ مجرم ہواں کی بھی آخری خواہش کا احترام کیا جاتا ہے۔ یہ تو نبی کی آخری خواہش ہے۔ سمجھ رہے ہو بات کو۔ تو قلم اتنی اہم ہے۔ اسی لئے قرآن میں ایک مکمل سورہ سورہ قلم کے نام سے موجود ہے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ . نَّ وَالْقَلْمَ وَمَا يَسْطُرُونَ ۝ مَا أَنْتَ  
رَبُّكَ بِمَعْجُونَ ۝ وَإِنَّكَ لَا تَجْرِا عَيْرَ مَمْنُونَ ۝ وَإِنَّكَ  
لَعَلَّيْ خُلُقِ عَظِيمٍ ۝ نون کی قسم، قلم کی قسم جو لوگ مستقبل میں لکھیں گے۔ اس

کی قسم جیب تیرے پاس تیرے رب کی نعمت آگئی۔ تو مجنون نہیں ہے۔ قلم کی قسم تو مجنون نہیں ہے۔ قلم کی قسم۔ تو مجنون نہیں ہے۔

بھی عجیب جملہ ہے قلم کی قسم تو مجنون نہیں ہے۔ بھی مطلب کیا ہوا۔ بھی تو تو صاحب نعمت ہے۔ اگر تو قلم مانگ لے تو یہ جنون کے اثر میں نہیں ہے۔ مطلب کیا ہوا؟ تو تو صاحب نعمت ہے۔ اگر تو قلم مانگ لے تو یہ جنون کے اثر میں نہیں ہے نعمت کے اثر میں ہے۔ سمجھ رہے ہو بات کو۔

کہا بھی قلم لاو۔ اکتب لكم کتاباً لَنْ تضلوَ بَعْدِي۔ بھی سننا میرے سامنے بہت پڑھا کھا جمع ہے۔ اب قلم کیوں نہیں دیا گیا؟ کیا ہوا؟ یہ میرا موضوع نہیں ہے۔ اور میں اختلافی مسائل کو بیان نہیں کیا کرتا۔ میرا یہ اصول نہیں ہے۔ میں تو اتحاد کے لئے آتا ہوں نا۔ میرا کام افراط کرنا تو نہیں ہے۔ افتراق تو دوسرے لوگ کیا کرتے ہیں۔

بھی یہ تو مجلس حسین ہے۔ یہ فرش عز اتو ہر ایک کے لئے بچھا ہوا ہے۔ اس میں مسلمان کی قید نہیں ہے۔ جس دین پر ہو آجائے۔ یہ تو دربار کھلا ہوا ہے حسین ابن علی کا۔ تو بھی میں تو کوئی اختلافی بات کرنا ہی نہیں چاہتا۔ لیکن ایک بات سمجھانا چاہتا ہوں اور کچھ نہیں معلوم۔ کہ اگر قلم دے دیا جاتا تو رسول کیا لکھتے نہیں معلوم نا۔ تو ہے کوئی مائی کا لعل اولیاء اللہ میں سے بڑے بڑے ولی گزر گئے ہیں اور ابھی ہوں گے۔ گلیوں میں کہیں مولانا بیٹھے ہوئے ہیں۔ کہیں مزارات پر بیٹھے ہوئے ہیں۔

اب بھی ولی ہوں گے نا۔ اچھا تو ان سے جا کے پوچھو کہ بھی اگر دے دیا جاتا تو کیا لکھتے۔ سب چپ۔ سب چپ ہیں کہ کیا لکھتے۔ لیکن میں جانتا ہوں کہ کیا لکھتے۔ قسم کھا کر کہہ رہا ہوں۔ منہر کی قسم کہا کر کہہ رہا ہوں میں جانتا ہوں کہ کیا لکھتے۔ اور ابھی میں تمہارے سامنے دلیل پیش کروں گا۔ تو تم اسے تسلیم کرو گے۔

کہنے لگے ایتونی بدوات و قرطاس، لاؤ کانڈا لاؤ قلم لاو۔ اکتب لكم الكتاب میں تمہارے لئے۔ ایک نو شتر لکھوں گا۔ لَنْ تضلوَ بَعْدِي۔ اس

تو شتر کے بعد ہر گز ہر گز قیامت تک تم گمراہ نہیں ہو گے۔ اب میں کیا ان بزرگوں کے سامنے بتلوں۔ کہ لا بھی نفی ہے۔ لم بھی نفی ہے۔ اما ان لئے کی ہست نفی تالی کہہ دو۔ حاجی آغا منتقل کردم اگر لئے نفی تابید نیست۔ دیکھو ”لا“ نفی ہے۔ ہے نا۔ لیکن لئے بڑی نفی ہے۔ قیامت تک کی نفی ہے۔

بھی توجہ رہے۔ کچھ کہنا چاہ رہا ہوں۔ ”لا“ یہ اس وقت کی نفی ہے۔ ہو سکتا ہے کہ بعد میں کچھ ہو جائے۔ سمجھ رہے ہو نبات کو۔ لیکن جب حکم میں ”لن“ آجائے تو ہمیشہ کے لئے حکم ہو گیا۔ بھی اسی لئے قرآن نے کہا۔ جب موسیٰ نے قوم کا مطالبہ رکھا۔ کہ پروردگار اپنے کو دھلا دے۔ تو جواب آیا۔ ”لن ترانی“۔ ”لا ترانی“ نہیں۔ ”لن ترانی“۔ یعنی قیامت تک نہیں دیکھ سکتے۔ نہ دنیا میں نہ آخرت میں۔ بھی سنا، ”لن ترانی“۔ نفی رویت ابدی۔ اچھا جب نفی رویت ابدی ہو گئی نا۔

بھی سنا، اب میں جا رہا ہوں رسول کے جملے کی طرف۔ جس کی میں مثال دے رہا تھا ”لن تضلوا بعدی“ سمجھ گئے۔ کبھی گمراہ نہیں ہو گے۔ بعدی میرے بعد۔ کمال ہو گیا۔ وہ بڑے بڑے لوگ وہ رسالت کی آنکھیں دیکھے ہوئے لوگ۔ میرا نبی کیا کہہ رہا ہے کہ کچھ لکھ دوں۔ تم گمراہ نہیں ہو گے۔ یعنی خطرہ ہے کہ میرے بعد ہو جائے۔ بھی پہنچ گئے۔ پہنچ گئے نا۔ دیکھو میں نے بہت بڑا عوی کر دیا نا۔ کہ دنیا کا ولی اللہ نہیں بتلا سکتا۔ کہ رسول کیا لکھنا چاہتے تھے۔ تو اگر میں ثابت نہ کروں۔ تو میری بات کو مت اندا۔

سمجھ رہے ہو؟ تو رسول نے کیا کہا۔ کاغذ لا اوسکی چیز لکھ دوں ”لن تضلوا بعدی“۔ یہ تینوں لفظوں میں رہیں۔ ”لن تضلوا بعدی“ اگر وہ کاغذ لکھ دوں گا تو تم میرے بعد کبھی گمراہ نہیں ہو گے۔ اب یہ ”لن تضلوا بعدی“ جہاں آجائے۔ وہی مراد رسول ہے۔ رسول کہنے لگے۔

انی تارکم فیکم الثقلین کتاب اللہ و عترتی اہل بیتی معا  
ان تم سکتم بہما لئے تضلوا بعدی۔ پہنچ گئی بات اب دونوں جملے رسول کی

زبان سے لکلے ہیں نا۔ تم میں دو ہی چیزیں چھوڑ کے جا رہا ہوں۔ اللہ کی کتاب، اپنی اولاد اور اپنی عترت ”ما ان تم سکتم بھما“ جب تک ان کے ساتھ متمسک رہو گے۔ ان دونوں کے دامن کو تھامے رہو گے۔ ”لن تضلوا بعدی۔“

تقریباً اس مرحلے سے آگے بڑھ رہی ہے۔ قلم رسول نے مانگا۔ بھی دو ہی تو چیزیں رسول نے مانگیں اور وہ دونوں میں بیان کر چکا۔ زندگی میں رسول نے قلم مانگا۔ آخری وقت میں اجر رسالت مانگا۔ مدینہ آنے کے بعد۔ تم تو بہت پڑھے لکھے ہو۔ دو ہی مانگے ہیں دو ہی مطالبے ہیں میرے رسول کے۔ ایک یہ کہ میری رسالت کی اجرت دے دو۔ دوسرا مطالبہ یہ کہ مجھے قلم دے دو۔ اور دونوں کے لئے ہے ”لن تضلوا بعدی۔“

دیکھو۔ بہت دیقق مرحلہ فکر تھا۔ اور میں نے بڑا آسان کیا۔ تو یہ اہمیت ہے قلم کی۔ اور اب تاریخ اسلام فرا آگئے بڑھی۔ سنتے جاتا۔ خدا کی قسم بڑے عجیب مرحلے پر لانا چاہ رہا ہوں میں۔ اور اب میرے پاس دامن وقت میں گنجائش نہیں ہے۔ میرے پاس چودہ دیقیق رہ گئے ہیں اور ان ہی چودہ دیقیقوں میں بات کو مکمل کرنا چاہتا ہوں۔ لیکن سننا کہ میں کہنا کیا چاہ رہا ہوں۔

قلم کا بڑا کردار بہت بڑا کردار لیکن سننے کے لئے پوری توجہات کو میرے سامنے رکھنا۔ میرے نبی نے ہر سال آٹھ جنگیں لڑی ہیں۔ مذاق نہیں ہے۔ خدا کی قسم یہ مذاق نہیں ہے۔ ہر سال آٹھ جنگیں۔ یہاں تو ایک ہلکی سی جنگی جھڑپ کے تجربے پر معیشت بیٹھ جاتی ہے۔ اچھا جنگیں کب شروع ہوئیں؟ مکہ میں کوئی جنگ نہیں تھی۔ جب بھرت فرمائی مدینہ تشریف لے گئے۔ اب جنگوں کا آغاز ہوں بدرو، احمد، خندق، خیبر چلی ہیں نا جنگیں۔ تو ہر سال کتنی جنگیں؟ آٹھ جنگیں۔

یعنی کمال ہو گیا۔ قرآن پہنچانا ہے نبی کو۔ شریعت پہنچانا ہے نبی کو۔ جو وفود آرہے ہیں ان سے بھی بات کرنے ہے میرے نبی کو۔ لازمی مطہرات کو بھی وقت دینا ہے میرے نبی کو۔ جو دوست ہیں ان کے مسائل کو بھی حل کرنا ہے میرے نبی

کو۔ دیکھ رہے ہو میرا بی بی کتنا مشغول ہے۔ حد یہ ہے کہ گھر میں جو بکریاں پلی ہوئی ہیں ان کے دودھ کو دوہناء ہے میرے بی بی کو۔

کمال ہو گیا خدا کی قسم وہ جو بھگڑے ہو رہے ہیں قوموں کے ان بھگڑوں میں فیصلہ کرنا ہے میرے بی بی کو۔ وہ جو آپس کے خاندانی بھگڑے ہیں ان کو نہیا ہے میرے بی بی کو۔ اور ایسے میں ہر سال آٹھ جنگوں کا انتظام کرنا ہے۔ اگر میرے بی بی کی سیرت کو دیکھو تو حقیقت کیا ہے رجعت نہیں کی۔ اور حقیقت کیا ہے شق القمر کی۔

سمجھو نا میرے بی بی کو۔ اتنا مشغول بی بی اور اسے کتنی جنگیں لوئی ہیں ہر سال۔ آٹھ جنگیں۔ ٹھیک بھی توجہ رکھنا۔ تو دس سال کے عرصے میں کتنی ہو گئیں۔ ۸۰ مور خین نے تعداد لکھی ۸۲ جنگیں لڑیں۔ غزوات اور سرایہ ملا کر۔ تواب آرام سے سنا میرے پاس بالکل وقت نہیں ہے۔ اور میں بہت تیزی کے ساتھ آگے بڑھ رہا ہوں۔

۲ ہجری میں بدر، ۳ ہجری میں احمد، ۵ ہجری میں خندق، ۶ ہجری میں صلح حدیبیہ، ۷ ہجری میں خیر، ۸ ہجری میں فتح مکہ، ۸ ہجری میں حنین، ۹ ہجری میں سورہ برأت بھیجی۔ ۱۰ ہجری میں میرے بی بی کا آخری حج اور خدیر خم کا واقعہ۔ دیکھ لیا آپ نے اس پوری ترتیب کو کس ترتیب کے ساتھ بیان کیا۔

بھی عجیب بات یہ ہے کہ جب میرا بی بی چلا ہے حج کرنے کے لئے اس سال مشرکوں نے حج نہیں کرنے دیا۔ حدیبیہ کے میدان میں آکر میرے بی بی کو روک لیا۔ اور روکنے کے بعد کہنے لگے کہ ہم تمہیں حج نہیں کرنے دیں گے۔ اچھا میرے بی بی کے ساتھ کتنے آدمی ہیں۔ چودہ سو۔ تو بس میں بات کو تمام کر رہا ہوں۔ میرے پاس وقت نہیں رہا۔ ۱۲۰۰ آدمی ہیں میرا بی بی رک گیا اور مشرکوں سے صلح ہوئی۔ بھی توجہ رہے۔

کتنے آدمی بی بی لے کر گئے تھے؟ ابھی میں نے ٹالایا ہے ۱۲۰۰ ٹھیک ہے نا بھی بہت توجہ رہے۔ ۱۲۰۰ آدمی لے کر گئے ہیں بھی تھے ہی اتنے۔ کل تھے ہی اتنے۔

اچھا تو مُشرکوں نے کہا کہ نہیں تمہیں ہم حج نہیں کرنے دیں گے۔ کہا اچھا پھر مصالحت ہو جائے۔ تو مصالحت کے لئے ادھر سے مشرکین کا نمائندہ بیٹھا۔ ادھر سامنے پیغمبر بیٹھے۔ اور علیؑ کو بازو میں بٹھا لیا۔ اور کہنے لگے کہ معاهدے کی شرط کیا ہے۔ مشرک بول رہا ہے۔ شرط منوار ہا ہے۔

بھی بہت توجہ رہے۔ سنو محمدؐ اگر تمہارا کوئی آدمی ہمارے پاس بھاگ کے آجائے گا تو ہم واپس نہیں کریں گے۔ لیکن اگر ہمارا کوئی آدمی بھاگ کر چلا جائے تو تم واپس کرو گے۔ رسولؐ نے کہا تسلیم۔ بھی یہی تو وہ ایجاد اخلاق۔

بہت سے جو شیلے مسلمان شک میں بتلا ہو گئے۔ کہ رسولؐ نے دب کر صلح کر لی۔ رسولؐ نے کہا تسلیم۔ اس لئے کہ تمہارا جو آدمی ہمارے پاس آئے گا وہ ہمارے پیغام کو لے کر تم تک جائے گا۔ اور ہمارا آدمی جسے گرفتار کرو گے وہ اسیر بن کر نہیں رہے گا۔ مبلغ بن کے رہے گا۔

تواب۔ معاهدہ لکھا جا رہا ہے۔ بھی سننا۔ رسولؐ نے کہا یہ لکھو معاهدہ۔ اب رسولؐ ڈکٹیٹ (Dictate) کرا رہے ہیں۔ بھی نہیں تو بات کو روکنا ہے۔ ”الذی علِمْ بِالْقَلْمَنْ“ علیؑ لکھو!۔ یا رسول اللہ کیا لکھوں؟۔ لکھو بسم اللہ الرحمن الرحيم۔ لکھ دیا۔ مُشرکوں کا نمائندہ کہنے لگا۔ کہ میاں یہ بسم اللہ الرحمن الرحيم کیا ہے۔ کہا پھر؟ ”بِاسْمِ اللَّهِ“ لکھو پروردگار تیرے نام سے شروع کرتا ہوں۔ اچھا یہ بھی حق ہے وہ بھی حق اس میں کوئی خرابی تو نہیں ہے۔

رسولؐ نے کہا علیؑ سے آگے لکھو ”هذا صلح به محمد رسول اللہ“۔ یہ صلح نامہ ہے جو محمد رسول اللہ کی طرف سے لکھا جا رہا ہے۔ پھر اڑ گیا شرک کا نمائندہ۔ کہ بھی یہ رسول اللہ کہاں سے آگیا۔ مشرک کہہ رہا ہے کہ اگر ہم رسول کو مانتے تو آپ سے جھگڑا کیوں کرتے۔ مشرک ہے گرتا سمجھتا ہے۔ کہ رسول سے جھگڑا نہیں کیا جاتا۔

وقت ختم ہو گیا۔ کہا کہ بھی جھگڑا لفظ ”رسول اللہ“ پر ہے۔ بھی بہت توجہ

رہے ہو اپنے لکھا مجمع میرے سامنے بیٹھا ہوا ہے۔ اور علماء کرام تشریف فرمائیں ”ہذا ما صلح بہ محمد رسول اللہ“ اس نے کہا رسول اللہ کاٹو۔ رسول نے کہایا علی کاٹ دو۔ اٹھے اور کاغذ اور قلم رسول کی گود میں رکھ دیا۔ کہ ”یا رسول اللہ“۔ ”رسول اللہ“ کا لفظ آپ خود کا ٹھیں۔

اچھا بھے بتاؤ میرے دوستو! جہاں جہاں بھی سن رہے ہو۔ رسول نے کاتا تھا نا۔ رسول اللہ کا لفظ کاٹ دیا تھا وہاں کیا لکھا تھا۔ محمد ابن عبد اللہ بھی تھا۔ بھی عبد اللہ کے بیٹے نہیں ہیں رسول؟ ہے نا! تو یہ بھی حق تھا۔ وہ بھی حق تھا۔ بھی ٹھیک ہے نا! ایک حق کو کاٹ کے علی دوسرا حق لکھ دو۔ کہا کہ میں رسول اللہ کا لفظ میں نہیں کاٹوں گا۔ اس لئے کہ میں ”ذوالعشرہ“ میں رسول کی حفاظت کا وعدہ کر کے آیا ہوں۔ رسالت کا شے کا وعدہ کر کے نہیں آیا۔ پیغام گئی بات۔

بھی توجہ رہے۔ بھی بہت توجہ رہے۔ اس لئے کہ اب تو رامن وقت میں بالکل گنجائش نہیں رہی۔ بدر میں علی کے ہاتھ میں علم ہے۔ ٹھیک ہے نا۔ خدق میں علی کے ہاتھ میں علم ہے۔ خیر میں علی کے ہاتھ میں علم ہے۔ حدیبیہ میں علی کے ہاتھ میں قلم ہے۔ صلوات۔ (اچھا بھی وہ بہت دور سے ایک صلوٹ کی آواز آئی)۔ اور لوگوں نے اتنی بدولی سے اس کا جواب دیا۔ بھی میں تو درود کی فضیلت بیان کر رہا تھا کہ یہ درود ہی ہے جو تمہیں بچائے ہوئے ہے۔ نفرہ حیری تمہارے جذبے کی آواز ہے درود تمہارے محمدؐ کا حکم ہے۔ درود تمہارے اللہ کی خواہش ہے۔

لیکن میں کیا کروں یہ بھری میں خیر ہے جس کے ہاتھ میں خیر کا علم تھا، ۶ بھری میں اسی کے ہاتھ میں قلم ہے۔ اب تم سوچ رہے ہو گے نا کہ میں کہنا کیا چاہ رہا ہوں۔ تو میں تو کہنا یہی چاہ رہا ہوں کہ بھی اسلام کا فاتح ایک ہی ہے۔ چاہے قلم سے فتح کرے چاہے علم سے فتح کرے۔ بات کو مکمل کرنے جا رہا ہوں۔ بات مکمل ہو رہی ہے۔ لیکن توجہات مبنی علی رہیں۔ تلوار سے ذوالقدر سے مسلمی جنگیں علی نے فتح کیں اور حدیبیہ کا صلح کا میدان جنگ وہ بھی علی نے فتح کیا لیکن قلم سے ٹھیک

ہے۔

عجیب بات ہے۔ **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ۝ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ۝ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ طَرَفَةً كَانَ تَوَابًا ۝** (سورہ التصیر آیت ۱۲۷)

لکہ۔ فتح کہ کو قرآن نے کہا تھا اور اسی قرآن نے حدیبیہ کے ٹھیک کیا کہا۔

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا ۝ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقْدَمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُتْمِمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيْكَ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا** (سورہ فتح آیات ۱-۲) بھی توجہ رہے۔

ٹھیک کہ جو توار کے زور سے ہوئی تھی اسے قرآن نے کہا ”فتح“۔ اور حدیبیہ کی ٹھیک جو قلم کے زور پر ہوئی تھی اسے کہا ”فتح مبین“۔ تواب اسلامی معاشرہ سمجھ میں آگیا۔ اور قرآنی معاشرہ سمجھ میں آگیا۔ جہاں طاقت کا اعلان ہو ”فتح“ ہے۔ اور جہاں مصالحت کا اعلان ہو ”فتح مبین“ ہے۔

بس اب میری تقریر تمام ہو گئی۔ اب یہ بتاؤ کہ توار سے اسلام میں کتنی جگیں لڑی گئیں اور ان کا فتح کون تھا؟ علی۔ اچھا قلم سے جو جنگ لڑی گئی اس کا فتح کون؟ علی۔ اس قلم کا فتح بھی علی۔ قلم سے ایک ہی جنگ تو لڑی گئی ہے ناٹھ حدیبیہ میں۔ قلم کی جنگ کا فتح علی۔ اور ذوالفقار کی جنگ کا فتح بھی علی۔

بھی سبب ہے کہ بارہ اماموں کا پورا سلسلہ اٹھا کے دیکھ لو کسی امام کے دو بیٹے۔ امام نہیں ہوئے۔ پورا سلسلہ اٹھا کے دیکھ لو۔ کسی امام کے دو بیٹے امام نہیں ہوئے۔ سوئے علی کے۔ کہ اس کے دو بیٹے امام تاکہ ایک قلم کا وارث ہو دوسرا ذوالفقار کا وارث ہو۔ بھی اب تو مصالحت کا وقت بھی نہیں رہا۔

لیکن دو جملے اگر سنتے جاؤ کل بہر حال میں نے کوشش کی تھی کہ کچھ تفصیلات عرض کروں لیکن آج میری مجبوری ہے۔ وہ بیٹا جو علی کے قلم کا وارث تھا اس نے ٹھیک نامہ لکھا یا نہیں لکھا اپنے ہاتھ سے۔ تو حسن کی دو ہی تحریریں تو تاریخ میں ہیں۔

ایک وہ صلح نامہ دوسرے وہ تعویذ جو قسم کے بازو پر باندھا تھا۔ ساتویں کا دن گزر گیا۔ اس دن کو پہچانتے ہو نا۔ یہ وہی دن ہے جس دن آلی محمد پر کربلا میں پانی بند کیا گیا۔ اور یہ تاریخ مخصوص ہے۔ رسول کے بڑے نواسے کے اس شہزادے کے لئے میں تفصیلی مصاہب نہیں پڑھوں گا۔

شب عاشر میں جب حسینؑ اپنے ایک ایک ساتھی سے کہہ رہے تھے۔ کہ کربلا کے میدان میں عاشر کے دن کون کون شہید ہو گا۔ تو کہہ رہے تھے مسلم تھارا نام بھی ہے۔ حسیبؑ تھارا نام بھی ہے۔ عابسؑ ابن شیبؑ شاکرؑ تھارا نام بھی ہے۔ ایک ایک کا نام لیا۔ عابسؑ تھارا نام بھی ہے۔ اکبرؑ تھارا نام بھی ہے۔ وہ چھوٹا پچھے تیرہ سال کا قاسمؓ وہ بھی بیٹھا ہوا تھا۔ گھنٹوں کے مل کر ہوا کہنے لگا پچا جان میرا نام نہیں ہے۔ پچا جان کیا میرا نام نہیں ہے۔ ایک مرتبہ حسینؑ نے سبھیجے کو غور سے دیکھا کہا بیٹے تو اپنی بات کر رہا ہے اورے محض میں تو علی اصرارؑ کا نام بھی ہے۔ اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

اب تو تفصیل میں جانے کا بالکل وقت نہیں رہا۔ اچھا تو اب سبھیجے کو یقین ہو گیا ناکہ مجھے بھی جنگ کی اجازت ملے گی۔ عون محمدؓ گئے پچا مجھے اجازت ہے۔ نہیں ملی۔ عابسؑ کے بھائی گئے پچا مجھے اجازت ہے۔ قاسم آگے بڑھا نہیں ملی اجازت۔ مسلم کا بیٹا گیکا پچا مجھے اجازت ہے۔ اجازت نہیں ملی بس تم روچکے بس۔

بار بار گیا۔ بار بار گیا۔ ٹھیک ہے نا اچھا حدیہ ہے کہ عابسؑ کا نو سال کا بیٹا گیا میدان میں قاسم کو اجازت نہیں ملی پچا مجھے اجازت ہے۔ حسینؑ خاموش ہیں۔ اب چھوٹا پچھے سرخ چہرہ آنکھوں میں آنسو۔ ماں کے خیٹے میں آیا۔ ام فروہ نے جو بچے کی حالت دیکھی تو کہا بیٹا قاسمؓ کسی نے کچھ کہہ دیا۔ کہا کہ نہیں اماں نہیں۔ پھر کہا روکیوں رہے ہو کہا ماں پچا مجھے جنگ کی اجازت نہیں دے رہے۔

بس آخری جملہ سنو اب میرے پاس وقت نہیں رہ گیا۔ پچا مجھے جنگ کی اجازت نہیں دے رہے بس یہ سننا تھا کہ کہا قاسمؓ میں تجھے جنگ کی اجازت دلوں

گی۔ یہ کہہ کر حسنؒ کی بیوہ نے چادر اوڑھی قاسمؓ کا ہاتھ تھلا خیمے سے باہر آئیں۔ حسینؒ اپنے خیمے کے سامنے بیٹھے ہوئے تھے۔ عباسؓ کھڑے تھے ایک مرتبہ حسینؒ نے گھبرا کر کہا عباسؓ تمہاری زندگی میں کوئی سیدانی باہر آگئی۔ ذرا دیکھنا تو کون ہے۔ ایک مرتبہ دوڑتے ہوئے عباسؓ گئے۔ گھبرائے ہوئے واپس آئے۔ مولا کیا عرض کروں۔ حسنؒ کی بیوہ آرہی ہیں۔

بس میرے دوستوا میرے عزیز و حسینؒ کر سی سے کھڑے ہو گئے۔ آئیں، کہا حسینؒ یہ تمہارے بھائی کی نشانی ہے۔ اور یہ ایک بیوہ کا ہدیہ بھی ہے۔ اسے قبول کرو۔ حسینؒ خاموش رہے۔ اب بچے کو تعویذ یاد آیا۔

یہ واقعہ شب میں بیان کروں گا۔ اور ایک منزل آئی جب حسینؒ کو مجبور ہونا پڑا اجازت دینے کے لئے۔ لیکن میں کہے بتاؤں آخری جملہ تقریر کا۔

عباسؓ گئے حسینؒ نہیں روئے اکبرؓ گئے حسینؒ نہیں روئے۔ عون و محمد گئے حسینؒ نہیں روئے لیکن جب جب قاسمؓ کو بیچ رہے تھے تو سینے سے لگا کر اتنا روئے کہ پچا بھی غش کھا گیا بھیجا بھی غش کھا گیا۔

## آٹھویں مجلس

إِلَّا حَمْرَأٌ مِّنْ رَّحْمَةِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ  
إِنَّمَا يَعْلَمُ مَالَهُ عَلَمَهُ بِالْقَلْمَنْ مَالَهُ الْإِنْسَانُ  
مَالَهُ يَعْلَمُهُ كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لِيَطْغَىٰ إِنْ سَرَّاهُ  
أَسْتَغْفِيٰ إِنَّمَا إِلَىٰ رَبِّكَ الرُّجْلُ الْمُبِينُ

عزمیان محترم ”عالمی معاشرہ اور قرآن حکیم“ کے عنوان سے ہم نے جس سلسلہ گفتگو کا آغاز کیا تھا۔ وہ سلسلہ گفتگو آہتہ اپنے احتیاتی مرحلوں سے قریب ہو گیا۔ آج اس سلسلہ گفتگو کی آٹھویں تقریر ہے۔ میرے محترم سننے والوں تک یقیناً ان آیات کا پیغام پہنچ گیا۔

اقرا باسم ربک الذي خلق۔ پڑھو اپنے رب کے نام سے جس نے خلق کیا۔ خلق الانسان من علق۔ اُس اللہ نے انسان کو جسے ہوئے خون سے خلق کیا۔

اقراء وربک الاکرم۔ حبیب پڑھو تمہارا رب بہت کریم ہے۔

الذی علم بالقلم۔ جس نے قلم سے لکھنا سکھالایا۔

علم الانسان مالم یعلم۔ اور انسان کو وہ سب کچھ سکھلا دیا جو انسان نہیں جانتا تھا۔

کلا ان الانسان لیطغی۔ عجیب بات ہے کہ خلقت کے باوجود اور علم کے باوجود انسان سر کشی کر رہا ہے۔

ان راہ استغفی اس بات پر سر کشی کر رہا ہے۔ کہ وہ بے نیاز بنتا جا رہا ہے۔

وہ مستغتی بنتا جا رہا ہے۔ وہ غنی بنتا جا رہا ہے۔ ان الی ربک الرجعی انسان کو بتلا دو کہ پلٹ کر ہماری ہی بارگاہ میں آتا ہے۔ بتلا دو انسان کو کہ پلٹ کر ہماری ہی بارگاہ میں آتا ہے۔

عصر حاضر کے ایک انتہائی بڑے مفکر فلسفی اور دانشور نے اپنی کتاب میں لکھا۔ بڑا مشہور فلسفی ہے بلڈور اور محاشی فلسفی تھا ابھی کچھ روز قبل اس کا انتقال ہوا ہے۔ کچھ دنوں سے مراد کچھ سال۔ اُس نے لکھا کہ یہ پچھلے تین سو سال ہیں یعنی ۱۹۹۹ء سے لے کر پچھلے تین سو سال اس میں جیسے جیسے انسان اپنے علم اور اپنی طاقت پر قابو حاصل کرتا گیا اور جیسے جیسے انسان نے فطرت کو تغیر کرنا شروع کیا ویسے ویسے انسان خدا سے بے نیاز ہو گیا۔ نہب سے بے نیاز ہو گیا۔ وحی الہی سے بے نیاز ہو گیا۔ یعنی اب ہمارے پاس طاقت ہے اب ہمارے پاس علم ہے اب ہم اپنے علم کے زور پر میزائل بنتے ہیں اپنے علم کے زور پر سیارے بنتے ہیں۔ اپنے علم کے زور پر خلائی گاڑیاں بنتے ہیں تو اب ہمیں کسی اللہ کی کیا ضرورت ہے۔ اب ہمیں کسی وحی الہی کی کیا ضرورت ہے۔

بھی کتنے بس ہو کہ تم بھیڑ کی کلونگ تو کر سکتے ہو۔ خود بکرانہیں بنا سکتے۔ یہ بار بار اپنے نوجوان دوستوں کی خدمت میں جو پیغام پہنچا رہا ہوں وہ پیغام اس لئے ہے کہ ان کے ذہنوں میں محفوظ ہو جائے۔ کہ یہ آیات جو میں نے ہر روز سر نامہ کلام میں تلاوت کیں۔ یہ پہلی وحی ہے۔ یعنی اللہ کا پہلا پیغام ہے۔ قرآن جو اللہ کا آخری پیغام ہے۔ اس آخری پیغام کا پہلا پیغام وہ شروع ہوا تخلیق سے۔ اب آرام سے سنا وقت نہیں ہے۔ خدا کی قسم وقت نہیں ہے۔ اب آج کا ایک گھنٹا کل کا ایک گھنٹا اور بات کو مکمل ہو جانا ہے تو اب ذرا آرام سے سن لو کہ میں کہنا کیا چاہ رہا ہوں۔ پروردگار نے خلقت سے گفتگو شروع کی۔

اقر اب لسم ربک الذی خلق۔ پڑھو اللہ کے نام سے اپنے رب کے نام سے جس نے خلق کیا۔ یہ نہیں بتایا کہ کیا خلق کیا؟ اگر قرآن ان چیزوں کی فہرست

باتے بیٹھ جاتا جنمیں اللہ نے خلق کیا ہے تو زمین و آسمان ختم ہو جاتے فہرست ختم نہ ہوتی۔ سننا آرام سے سننا۔ اس لئے کہ یہ خلاصہ ہے پچھلی ساری تقریروں کا۔ سورہ اعلیٰ سورہ کاشان ۸۷ تا ۸۸ پارے میں ہے۔ سورہ اعلیٰ میں آغاز کیا۔

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ سَبَّاجُ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ۝ الَّذِي خَلَقَ فَسْطُوْ۝ وَالَّذِي قَدَرَ فَهَدَى ۝ اللَّهُ وَهُوَ جس نے خلق کیا۔ کیا خلق کیا نہیں بتلایا۔ تو آیت خلق کی ایک قسم وہ ہے۔ جس میں کہتا ہے ہم نے خلق کیا۔ اور دوسری قسم وہ ہے جس میں نام لے کر کہتا ہے۔ ہم نے آسمانوں کو خلق کیا۔ ہم نے زمین کو خلق کیا۔ ہم نے سورج کو خلق کیا۔ ہم نے چاند کو خلق کیا۔**

**وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنْ طِينٍ ۝** ہم نے انسان کو خلق کیا۔ اور پھر اسی سورہ کی دوسری آیت میں خلق الا نسان من علق۔ ہم نے انسان کو جنم ہوئے خون سے خلق کیا۔ تو کہیں کہتا ہے صرف خلق کیا۔ اور کہیں نام لیتا ہے کہ کس کو خلق کیا۔ ستائی نشان ہے سورہ اعلیٰ کا جس میں کہا کہ ہم نے خلق کیا اور اس کے فوراً بعد کا سورہ۔ سورہ غاشیہ جس کاشان ۸۸ ہے۔ کیا کمال کی آیت ہے۔

**اَفَلَا يَنْظَرُونَ إِلَى الْاَبْلِ كَيْفَ خَلَقْتَ ۝ بَعْضی یہ دیکھتے کیوں نہیں کہ ہم نے یہ اونٹ کیا خلق کر دیا۔ عرب کا مانوس جانور تھا۔ عرب کا جانا یو جھا جانور تھا۔ اس لئے پروردگار نے اونٹ کا تذکرہ کیا۔**

**اَفَلَا يَنْظَرُونَ إِلَى الْاَبْلِ كَيْفَ خَلَقْتَ ۝** یہ لوگ دیکھتے کیوں نہیں کہ ہم نے اونٹ اور او نٹی کو۔ ابیل دونوں کے لئے آتا ہے۔ اور جب میں نے کہہ دیا تاکہ دونوں کے لئے آتا ہے تو میرے پاس گواہ بھی ہیں میرے دوست مولانا شیخ علی مدرس صاحب پاکستان کے ایک نامور عالم دین تشریف فرمائیں۔ اور وہ گواہی دیں گے کہ یہ ابیل نہ اور مادہ دونوں کے لئے آتا ہے۔ دیکھو ہم نے اونٹ کو کیسا بیدا کیا؟ دیکھو ہم نے او نٹی کو کیسا بیدا کیا۔ اور دیکھو کیفیت کہ جب او نٹی پلے تو اونٹ کا پچھہ پچھے پچھے چلے۔ اس میں مامنار کھی۔ پچھے میں اطاعت رکھی۔

بھی سمجھتے چلو خدا کی فتنہ سمجھتے چلو۔ بھی او نئی چلی۔ بھی بہت توجہ رہے۔ اب اگر بچے کو پکڑ لو اور او نئی جانے لگے۔ تو کوئی بھی صورت ہو بچہ چل کر۔ اچھل کر چیخ کر۔ کوہ کر تھہاری گود سے نکل جائے گا۔ اپنی ماں کے پاس چلا جائے گا۔

عجیب مزاج ہے بھی توجہ رہے۔ بچہ کا مزاج کیا ہے۔ اگر تم بچے کو پکڑ لو او نئی جا رہے تو چھڑا کے اپنے آپ کو تھہارے ہاتھوں سے او نئی کا بچہ بھاگتا ہو اپنی ماں کے پاس چلا جائے گا۔ اور اگر بچہ ادھر ادھر ہو جائے تو او نئی آواز دے لے گی۔

تو دوہر ارشتہ ہے۔ او نئی میں اور او نئی کے بچے میں اگر بچے کو پکڑو۔ تو بچہ چل کر ماں کے پاس چلا جائے۔ اور اگر بچہ کہیں ہو جائے تو ماں اسے آواز دے لے گی۔ بھی یہی تو بات ہے کہ علیؑ نے نجی البلاغہ میں کہا۔ کنت اتبیعوہ کیف اتباع الفصیل اثر امام میں اپنے رسولؐ کے پیچے ایسا چلتا ہا جیسے او نئی کا بچہ اپنی ماں کے پیچے چلاتا ہے۔ صلوٰات۔

بھی اب تم سے بہتر اس سچے کو کون سمجھے گا۔ کنت اتبیعوہ کیف اتباع الفصیل اثر امام میں اپنے رسولؐ کے پیچے پیچے ایسے چلتا ہا جیسے او نئی کا بچہ اپنی ماں کے پیچے چلتا ہے۔ توجوزندگی بھر او نئی کے بچے کی طرح محمدؐ کے پیچے پیچے جا رہا ہو وہ احد میں محمدؐ کو چھوڑ کر کیسے بھاگ جائے؟

بھی سننا سننا اور یہ جملے اس قابل ہیں علیؑ کے کہ انہیں اپنے ذہنوں میں محفوظ کرو۔ کنت اتبیعوہ کیف اتباع الفصیل الاترام میں نجی البلاغہ سے کوٹ کر رہا ہوں۔ نجی البلاغہ علیؑ کے خطابات کا مجموعہ ہے۔ میں ایسے رسولؐ کے پیچے چلتا ہا جیسے او نئی کا بچہ اپنی ماں کے پیچے چلتا ہے۔

وکان یعرف لی فی کل یوماً علماً من اخلاقه۔ اور رسولؐ اپنی زندگی کے ہر روز اپنے اخلاق میں سے کچھ مجھے بتا دیا کرتے تھے۔ بھی دوسرے کسی نے دعویٰ نہیں کیا کہ اخلاق رسولؐ میرے پاس ہیں۔ کسی کا دعویٰ نہیں ملتا کہ رسولؐ کا اخلاق میرے پاس ہے۔

وكان يرفع لى فى كل يوم علمًا من اخلاقه ويامرونى بالاقتداء به رسول مجھے ہر روز اپنا اخلاق وہ اخلاقیات کی کتابوں میں لکھا ہوا اخلاق نہیں اپنا اخلاق من اخلاقہ اپنا اخلاق یعنی علیؑ کے پاس جو بھی ہے وہ فلسفیوں کا اخلاق نہیں ہے۔ محمدؐ کا اخلاق ہے۔ اب کیا اس پڑھے لکھے اور بیدار جمیع کو اخلاق محمدؐ کے بارے میں کچھ بتاؤ؟ کوئی ضرورت نہیں ہے سب جانتے ہیں کہ میرے نبیؐ کا اخلاق کیا ہے۔ کل آیت پڑھ کر گیا ہوں۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم ۰۱۰ والقلم وما یسطرون ۰ ما انت بنعمۃ ربک بمحیون ۰ وان لک لاجرًا غیر منون ۰ وانک لعلی خلق عظیم ۰ محمدؐ کا اخلاق علیؑ۔ سمجھ رہے ہوں۔ وہ صاحب خلق عظیم یے۔ اخلاق عظیمہ کا الک ہے۔

وكان يرفع لى فى كل يوم علمًا من اخلاقه۔ سنا بھی سننا۔ اس لئے کہ میں یہاں سے آگے بڑھنا چاہ رہا ہوں اور کسی مرحلے تک لے جاؤں گا۔ ایک ہی خطبے سے تسلسل سے چند جملے شارہا ہوں۔

وكان يجاور فی كل ستة بعرا۔ اور میرے نبیؐ کا طریقہ تھا کہ وہ ہر سال غارِ حراء میں کچھ دنوں کے لئے گوشہ نشین ہو جایا کرتے تھے۔ اب کون یہ رپورٹ کرے گا دیکھو کوئی مصلحت ہے جو یہ جملے میں ہدیہ کر رہا ہوں۔ کون رپورٹ کرے گا۔

بھی سیرت النبیؑ لکھنے والے تو بہت ہیں لیکن محمدؐ کو دیکھنے والا ایک ہے۔ بھی ذہن میں ہیں یہ آئیں جو میں پڑھ رہا ہوں سر نامہ کلام میں یہ پہلی وحی ہے نا۔ یاد رہیں گی نایہ آئیں۔

اقرا باسم ربک الذى خلق ۰ خلق الانسان من علق ۰ اقرا

وربک الاکرم ۰ الذى علم بالقلم ۰ علم الانسان مالم یعلم۔ پانچ آئیں اُتری ہیں پہلی وحی میں۔ اور کہاں اُتری ہیں غار حراء میں۔ اور علیؑ رپورٹ ک

کر رہے ہیں۔ کان یجاور فی کل سنتہ بحرا۔ بھی سنن اخادی قسم سننا۔ رسول ہر سال کچھ دنوں کے لئے غار حرامیں جا کر گوشہ نشین ہو جاتے تھے۔ فاراہ لا اورہ غیری۔ تو جو میں نے دیکھا وہ کسی اور نے کہیں دیکھا۔ یعنی جب پہلی وحی نازل ہوئی تو کوئی نہیں تھا۔ بھی سنتے جاؤ۔ ابھی وحی نازل کہاں ہوئی۔

علیؑ کی رپورٹ نگہ سنتے جاؤ۔ علیؑ رپورٹ کر رہے ہیں اس واقعہ کو۔ پہلی وحی کے نزول کے واقعہ کو۔ علیؑ نے نجی البلاغہ میں رپورٹ کیا۔ کان یجاور فی کل سنتہ بحرا فاراہ ولا یراہ غیری۔ بس بس اس وقت غار حرامیں محمدؐ کے ساتھ اکیلا میں تھا۔ میرے علاوہ کوئی اور نہیں تھا۔ اب جملہ سننا۔ اریٰ نور الوضی و اشم لی النبیوۃ اور میں اکیلا بیٹھا ہوا غار حرامیں وحی کا نور دیکھا کرتا۔ نبوت کی خوشبو سو نگھا کرتا تھا۔

ابھی وحی نازل نہیں ہوئی۔ اور کیا کہہ رہے ہیں علیؑ کہ میں نزول وحی سے پہلے ابھی دلیل دوں گا کہ میں نے کہاں سے کہہ دیا۔ کہ ابھی وحی نازل نہیں ہوئی۔ میں نزول وحی سے پہلے اریٰ نور النبیوۃ و نور الوضی و اشم النبیوۃ۔ میں وحی کا نور بھی دیکھتا تھا۔ اور نبوت کی خوشبو بھی سو نگھا کرتا تھا۔ یہ وہی نور سے ناجو سیدہؓ نے چادر میں دیکھا۔ اور یہ وہی خوشبو ہے ناجو ناؤں نے چادر میں سو نگھی۔ سمجھ رہے ہو ناپات کو۔ دیکھو کہاں سے کہاں بات جا کے جزو ہی ہے۔

اریٰ نور الوضی و اشم لی النبیوۃ۔ میں وحی کا نور دیکھتا تھا۔ ابھی وحی آئی نہیں ہے۔ لیکن علیؑ چہرہ محمدؐ میں وحی کا نور دیکھ رہے ہیں۔ اور جسم محمدؐ سے نبوت کی خوشبو سو نگھ رہے ہیں۔ تو علیؑ کا عقیدہ سمجھ میں آگیا۔ علیؑ کا عقیدہ یہ ہے کہ نبی وحی کے بعد نبی نہیں بناتا۔ نبی پیدا کئی نبی ہوتا ہے۔ پہنچ رہی ہے بات؟

بھی سننا، خدا کی قسم سننا اب دلیل دوں گا۔ کہ ابھی وحی نازل نہیں ہوئی۔ میں اپنے نبی کے چہرے میں وحی کا نور دیکھتا تھا اور اپنے نبی کے جسم طبری سے نبوت کی خوشبو سو نگھا کرتا تھا۔ فلما نزل الوضی الیہ پھر جب پہلی وحی نازل ہوئی۔ اب

بات آرہی ہے پہلی وحی کی۔ فلما نزل الوحی الیہ سمعت رہتہ تو میں نے ایک چیخ سنی۔ بھی پہلی وحی آگئی پہلی وحی کے نزول کے وقت کوئی ہے نا۔ ابھی بھی بات نہیں پہنچی۔ اچھا دیکھو تواب پہنچاؤں گا۔ بات کو سننا۔

فلما نزل الوحی الیہ سمعت رہتہ جب پہلی وحی آئی رسول پر جرائیل لے کے آئے۔ علیؑ کہتے ہیں میں نے ایک چیخ سنی غار حرامیں۔ وقلت یا رسول اللہؐ ما هذه الرنۃ۔ تو میں نے پوچھا یا رسول اللہؐ یہ چیخ کیسی ہے۔ تو رسول نے کہا اہذا الشیطان قد یئس من عبادۃ۔ ارے بھی یہ شیطان چیخ رہا تھا۔ کہ اب آخری بدایت آگئی تو ابھی تو وحی آئی تھی نا۔ جب جرائیل وحی سنار ہے تھے تو علیؑ نے نہیں پوچھا کہ یہ آواز کس کی ہے۔ تو جرائیل کو پیچانتے تھے۔ الطیس کو پہنچانے یا نہ پہنچانے۔

فلما نزل الوحی الیہ سمعت میں نے ایک آواز سنی میں نے ایک چیخ سنی چیخ۔ وقلت یا رسول اللہؐ ما هذه الرنۃ۔ تو میں نے پوچھا یا رسول اللہؐ یہ چیخ کیسی تھی؟ اب دیکھو پہلی وحی کی کنٹری آرہی ہے اور علیؑ کی زبان سے آرہی ہے۔

میرے نبی نے جواب دیا

هذا شیطان هذا شیطان۔ قد یئس من عبادۃ۔ یہ شیطان تھا۔ اپنی گمراہی سے مایوس ہو گیا۔ اس لئے کہ آخری بدایت آگئی۔ اور اس کے بعد علیؑ کہتے ہیں کہ رسولؐ نے میری طرف دیکھا۔ اور کہنے لگے۔

یا علیؑ انت تسمع ما اسمع و ترى ما ماری۔ علیؑ تیر اکمال بھی ہے۔ کہ جو میں سنتا ہوں وہ تو سنتا ہے۔ جو میں دیکھتا ہوں وہ تو دیکھتا ہے۔ صلوٰت۔ بھی سنتا خدا کی قسم سنتا۔ بھی ابھی میں نے آخری جملہ روکا ہوا ہے۔ اور اس کے بعد کسی مرحلے تک لے کے جاؤں گا۔

یا علیؑ تسمع ما اسمع و ترى ما ماری علیؑ تیر اکمال بھی ہے کہ جو میں سنتا ہوں وہ تو سنتا ہے۔ جو میں دیکھتا ہوں وہ تو دیکھتا ہے۔

الا انک لست نبی ولکنک بوزیر۔ علیؑ بس فرق مجھ میں اور تجھ میں یہ ہے کہ میں نبی ہوں تو وزیر ہے۔ ذوالعشیرہ سے تین سال پہلے کہہ دیا تو وزیر ہے۔ ذوالعشیرہ میں تو فقط اعلان تھا۔ وزارت تولی گئی غار حرامیں۔

بھی رکے رہو تو دوسرا انسان سمجھ میں آگیا۔ غار حرامیں کون ہے۔ لیکن نہیں۔ پڑھے لکھوں کا مجمع ہے نا۔ بہت پڑھے لکھے ہو۔ اب سنو پہلی وحی۔ پہلی وحی میں پانچ آیتیں اور ان پانچ آیتوں میں پانچ الفاظ جو اللہ نے دو دو مرتبہ استعمال کئے۔ دیکھو بڑا ناک مرحلہ فلکر ہے۔ پڑھ کے سناؤ بھی سننا گن کے بتاؤں گا۔

بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ اقرا باسم ربک الذی خلق۔ خلق الانسان من علیق۔ اقرا وربک الاکرم۔ دو اقراء ہیں۔ بھی دیکھو بڑا دو قیق مرحلہ ہے قرآن مجید کا لیکن اتنا آسان کروں گا کہ بچہ بھی سمجھ لے گا۔

اور اگر تم ان آیتوں کی قدر نہیں کرو گے تو کیا وہ کرے گا جو قرآن کو سمجھتا ہی نہیں ہے؟ بھی یہی تو میرا بیخام ہے۔ کہ یاد کر لیں اور ہے۔ سمجھنا اور ہے۔ اچھا سننا بھی سننا۔ بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ اقرا باسم ربک الذی خلق۔ خلق الانسان من علیق۔ دو اقراء ہو گئے۔ دو ہو گئے نا۔ اچھا دوسر الفاظ لینا۔

اقرا باسم ربک الذی خلق۔ خلق الانسان من علیق۔ اقرا وربک الاکرم۔ دو مرتبہ قرأت۔

پھر سنو۔ اقرا باسم ربک الذی خلق۔ خلق الاحسان من علیق۔ دو تخلیقیں ہو گئیں۔

بھی پہنچ رہی ہے بات۔ بھی یاد تو سب نے کیا ہوا ہے قرآن کو۔ ذرا اس اینگل (Angle) سے دیکھو دو اقراء۔ دو تخلیقیں۔ دو خلقیں تین لفظ ہو گئے۔ اب پھر سننا۔

اقرا باسم ربک الذی خلق۔ خلق الانسان من علیق۔ اقرا وربک الاکرم۔ الذی علم بالقلم۔ علم الانسان مالم یعلم۔ دو مرتبہ

علم آیا نہیں۔ دو مرتبہ علم آگیا بھی توجہ رہے۔ دو قراتیں۔ دو تریتیں دو بھی بہت توجہ رہے۔ دو قراتیں، دو تریتیں، دو خلقتیں اور دو تعلیمیں۔ یہ دو انسان یہ پہلی وحی میں دوسرا کون تھا؟ صلوٰت۔  
ہو گئی نابات۔

بچنگی بات پھر سمجھو کرو۔ ایسے سمجھا کرو۔ ایک پروجی نازل ہو رہی تھی دوسرا گواہ بن رہا تھا وحی الہی کا۔ میں نے بڑی زحمت دی اپنے سنتے والوں کو۔

اقرأ وَيَكُ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَنِ عَلِمَ الْإِنْسَانُ مَا لَمْ يَعْلَمْ۔  
ہم نے انسان کو سب کچھ سکھلا دیا جو انسان نہیں جانتا تھا۔ سرکشی کے جاریا ہے انسان۔ تو تعلیمیں دو ہیں۔ بھی توجہ رہے۔ دو قسم کے علم ہیں۔ ایک وہ علم جو اسکولوں سے ملے۔ کالجوں سے ملے، یونیورسٹی سے ملے۔ اور اسی علم کو پڑھ کر انسان اکثر رہا ہے۔

بھی کمال کی بات ہے۔ اسکولوں میں پڑھ کر، کالجوں میں پڑھ کر یونیورسٹیوں اور جامعات میں پڑھ کر انسان اکثر رہا ہے۔ یہ اپنا حاصل کیا ہوا علم ہے۔ اور وہ علم خدا کا دیا ہوا علم۔ اور دوسرے علم اللہ کا دیا ہوا ہے جو وہ اپنے خاص بندوں کو دیتا ہے۔  
**وَعَلِمَ اللَّمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا۔** ہم نے آدم کو علم دے دیا لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا

**مَا عَلِمْتَنَا** (سورہ بقرہ) ہم نے فرشتوں کو علم دے دیا۔

**عَلِمْنَا مِنْ لَدُنْنَا عِلْمًا** ہم نے خدا کو علم دے دیا۔

**وَيَعْلَمُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ** ہم نے یوسف کو علم دے دیا۔ بھی کمال کی بات ہے نا۔ **وَلَقَدْ وَاتَّيْنَا دَاوَدَ وَسُلَيْمَانَ عِلْمًا** (سورہ نحل آیت ۱۵) ہم نے داؤد کو علم دے دیا۔ ہم نے سلیمان کو علم دے دیا۔

بھی عجیب بات ہے۔ جہاں میں لے کے آگیا۔ ابراہیم کو علم ملے، یہ دیکھو شان بے نیازی پر درود گاری۔ بڑا اکثر رہے ہوتا پیسے علم پر۔ ابراہیم پیدا ہوئے تاریخ کے گھر میں۔ اللہ نے علم وہاں دے دیا۔ بھی سنتے جانا۔ یوسف پیدا ہوئے یعقوب کے گھر میں

اللہ نے وہاں علم دے دیا۔ بھی دیکھ رہے ہو کمال۔ موئی پیدا ہوئے عمران کے گھر میں اللہ نے وہاں علم دے دیا۔

بھی عجیب کمال کا مرحلہ ہے۔ سلیمان پیدا ہوئے داؤ کے گھر میں اللہ نے وہاں علم دے دیا۔ تجوہ اپنے گھروں میں پیدا ہوئے اللہ تو انہیں علم دے دے اور جسے اپنے گھر میں پیدا کرے۔ اسے تھارے جیسا جاہل چھوڑ دے گا۔

بھی میری بات پہنچ گئی۔ برانہ ماننا میرے لفظ کا۔ کہ جسے اپنے گھر میں پیدا کرے۔ اسے تھارے جیسا جاہل چھوڑ دے گا۔ بھی سمجھ رہے ہوئے۔ یہ ہے، علی کا مقام علم۔ یہ ہے علی کا مقام علم۔ اچھا سنو۔ میں بہت متقی شخص ہوں۔ جھٹلاؤ، دعوی کر رہا ہوں منبر سے، اچھا یہ مثال ہے۔ سچ ملت سمجھ لینا۔ یہ مثال ہے۔

ورنہ کہاں میں کہاں تقوی۔ اچھا تو جھٹلاؤ دعوی کر رہا ہوں جھٹلاؤ۔ بھی تقوی تو آنکھ سے نظر نہیں آتا۔ کیسے جھٹلاؤ گے۔ اچھا بھی میں سال میں بارہ میہنے میں سے گیارہ میہنے روزے رکھتا ہوں۔ جھٹلاؤ تم میرے ساتھ سال میں بارہ میہنے رہتے ہو نہیں جھٹلائے۔ اچھا میں نے زندگی میں نماز شب قضا نہیں کی۔

نعود بالله من ذلک مثال دے رہا ہوں میں نے زندگی میں نماز شب قضا نہیں کی۔ جھٹلاؤ۔ جھٹلائے۔ نہیں جھٹلائے کیوں اس لئے کہ تم نے تقوی دیکھا نہیں دل میں ہوتا ہے ٹھیک ہے نا۔ اچھا روزہ دیکھا نہیں اس لئے کہ ہر وقت ساتھ نہیں ہوتے ہو۔ اچھا نماز شب کیسے دیکھو گے۔ اس لئے کہ نماز شب رات کی نماز ہے اور رات میں اپنے بیدر دم میں ہوتا ہوں۔

تمہیں کیا معلوم لیکن اگر میں منبر سے کہہ دوں کہ میں دنیا کا سب سے بڑا عالم ہوں تو تم مشکل سوال کر کے مجھے جھٹلائے ہو۔ اگر میں منبر سے آواز دوں کہ میں دنیا کا سب سے بڑا عالم ہوں تو بڑا آسان ہے مجھے جھٹلاؤ دینا۔ اٹھ کے کھڑے ہو جاؤ کوئی سوال کر لو۔ میں لا جواب ہو جاؤں گا۔

اب سمجھ میں آیا۔ کہ منبر سے کہہ رہا تھا سلوٹی۔ منبر سے کہہ رہا ہے سلوٹی۔

سلوںی جو چاہو پوچھو۔ تو کوئی شریف زادہ اٹھ کے جھٹلا دیتا۔ شرفاء، عرب موجود تھے کوئی شریف زادہ جھٹلا دیتا۔ منبر سے کہہ رہا ہوں کہ جاؤ دیکھو۔ سلوںی کے دعویٰ کس شان کے ساتھ علیٰ نے کئے ہیں صرف ایک دعویٰ سنتے جاؤ مجھ سے۔  
ایک موقعہ کا دعویٰ۔ کہنے لگے۔

سلوںی سلوںی قبل ان تقدوں نی پوچھو۔ اچھا دیکھو دعویٰ بیڈر دم میں نہیں ہے۔ ڈرائیکٹ روم میں نہیں ہے دعویٰ ہو رہا ہے دعویٰ چھت پر نہیں ہے۔ منبر سے دعویٰ ہو رہا ہے۔ سفونگے منبر سے دعویٰ ہو رہا ہے۔ منبر سے ٹھیک ہے نا۔ اچھا منبر کے سامنے کتنے لوگ ہوتے ہیں۔ اندازہ تو تمہیں بھی ہے چہ جائیکہ کہ جب خطیب منبر سلوںی بول رہا ہو تو کیا حشر ہو گا جمع کا۔ اس وقت میرا علیٰ کہتا ہے۔ سلوںی سلوںی قبل ان تقدوں۔

یہ دیکھو مقام علم ہے۔ جہاں میں اپنے سنتے والوں کو لے کے آگیا۔ پوچھو جو پوچھنا چاہر ہے ہو پوچھو۔ بھی تو جو رہے۔ قبل اس کے کہ تم مجھے گم کر دو۔ جو پوچھنا چاہر ہے ہو پوچھو۔ میں قیامت تک کے سارے حالات بتلاؤں گا۔

بھی تم سے بیتر علیٰ کے اس دعویٰ کی تصدیق کون کرے گا؟ کہنے لگے پوچھو مجھ سے قیامت تک کے حالات میں بتلاؤں گا پوچھو۔ قرآن کی کوئی آیت پوچھو۔ وقت نہیں ہے لیکن علیٰ کا دعویٰ تو سنتے جاؤ۔ پوچھو، پوچھو جو پوچھنا چاہتے ہو۔ جو پوچھنا چاہتے ہو وہ آج مجھ سے پوچھو لو۔ قیامت تک کے حالات پوچھو۔ بتلاؤں گا۔

قرآن کی کسی آیت کو کسی رخ سے پوچھو بتلاؤں گا۔ اور اب تیرا پہنچ بتلاؤں علیٰ کا؟ کہنے لگے آج کون سا قافلہ کہاں سے چلا ہے۔ اسے جانا کہاں ہے۔ اس میں لوگ کتنے ہیں۔ سب بتلاؤں گا اسے ان مسافروں کے باپوں کے نام بھی بتلاؤں گا۔

عجیب بات ہے۔ علیٰ کا یہ تیرا دعویٰ تو دیکھنا۔ علیٰ کو فے کے منبر پر ہیں ناکہنے لگے کہ جو قافلہ روانہ ہوا ہے۔ اسے بھی بتلاؤں گا۔ جو راستے میں ہے اسے بھی بتلاؤں گا۔ جو منزل تک پہنچ رہا ہے اسے بھی بتلاؤں گا۔ قافلے میں کتنے لوگ ہیں تعداد بھی

بتلاوں گا۔ ان کے نام کیا ہیں وہ بھی بتلاوں گا۔ ان کے باپ داداوں کے نام کیا ہیں وہ بھی بتلاوں گا۔ بھی یہ نئی میں قافلہ کہاں سے آگیا۔

ابھی تو قیامت تک کے حالات کی بات ہو رہی تھی۔ ابھی تو قرآن کی بات ہو رہی تھی۔ یہ نئی میں قافلہ کہاں سے آگئے۔ بس رکے رہنا میں نے بڑی زحمت دی ہے۔ بھی یہ درمیان میں قافلہ کہاں سے آگئے۔ کہ علیٰ پیش کر رہے ہیں کہ قافلہ کے نام بتلاوں گا۔ ان کے باپ داداوں کے نام بتلاوں گا۔ کہاں سے چلے ہیں یہ بتلاوں گا۔ کہاں جائیں گے یہ بتلاوں گا۔ اس وقت کہاں ہیں یہ بتلاوں گا۔

بھی کچھ یاد آیا۔ معراج سے جب رسول پلے۔ اور دوسرے دن معراج کا واقعہ بیان کیا تو کے کے مشرک کہنے لگے رسول مجھ نہیں کہہ رہا ہے۔ تو رسول کہہ رہا ہے کہ میں نے فلاں قافلے کو فلاں جگہ دیکھا۔ فلاں قافلہ کو فلاں جگہ دیکھا۔ فلاں قافلے کو فلاں جگہ دیکھا۔ جب وہ قافلے آ جائیں تو تصدیق کر لیتا۔ تو جو معیار محمدؐ کی صداقت کا ہے وہی معیار علیؐ کی صداقت کا ہے۔

بات پیش گئی۔ بات پیش گئی۔ میرے محترم سننے والوں تک اسے کہتے ہیں علم۔ لیکن وہ علم جو اطاعت کے ساتھ ہو۔ یہ تمہارا میزائلوں کا علم۔ تمہارا ایسی اسلحوں کا علم۔ یہ علم سرکشی کے ساتھ ہے۔ اور وہ علم اطاعت کے ساتھ ہے۔ بھی بہت توجہ رہے۔ اب زحمت نہیں دوں گا۔ بات کو ختم کرنے جا رہا ہوں۔

تمہارا علم سرکشی کے ساتھ ہے۔ مخصوص کا علم اطاعت کے ساتھ ہے اور جانتا ہے کہ قافلہ رات کی تاریکی میں کیوں نہ جا رہا ہو۔ اس کی تعداد بھی جانتا ہے۔ ان کے ناموں کو بھی جانتا ہے۔ ان کے دل میں کیا ہے یہ بھی جانتا ہے۔ بھی یہی توبات تھی نا۔ مشہور واقعہ جس کے پاس علم ہو اللہ کا دیا ہوا خدا کی قسم اس کا اخلاق کتنا بلند ہوتا ہے۔

بس گفتگو آخری مرحلے میں ہمگی ہے۔ میرے سننے والوں کو یاد ہو گا۔ واقعہ اس منبر سے ۲۵ سال کے اندر دو مرتبہ بیان کرچکا ہو۔ اور اب تیسرا مرتبہ بیان کر رہا

ہوں۔ لیکن آج استدلال سننا۔

رسول اُپنی زندگی کے آخری لمحات میں ہیں۔ علم اور علم کے ساتھ اخلاق۔ بھی یہ ہی بتانا ہے۔ اور بات کو مکمل کر دینا ہے ایک مرتبہ رسول نے مجمع جمع کیا۔ اور جمع کرنے کے بعد کہا کہ جریل میرے پاس اللہ کا پیغام لے کر آئے ہیں کہ حبیب واپس آ جا۔ تو اب میں عنقریب تم لوگوں سے جدا ہو جاؤں گا۔ تم میں سے کسی کا کوئی حق میرے اوپر ہو۔ تو مجھ سے مانگ لے۔ میں ادا کرنے کو تیار ہوں ایک شخص بھرے مجمع سے کھڑا ہو گیا۔ دو مرتبہ بیان کرچکا ہوں لیکن آج استدلال دینا چاہ رہا ہوں۔

بھرے مجمع سے ایک شخص کھڑا ہو گیا۔ اور کہنے لگا یا رسول اللہ میرا ایک حق ہے آپ کے اوپر کہا بھی تیرا کیا حق ہے؟ کہا یا رسول اللہ آپ فلاں جنگ میں جار ہے تھے اور آپ نے اپنے ناقے کو تازیانہ مارا اتفاق سے وہ تازیانہ ناقے کو نہیں لگا مجھے لگا۔ یا رسول اللہ میں اس کا بدله چاہتا ہوں۔ دیکھو صاحبی ہے۔ اور میں صحابہ کرام کی عزت کا قائل ہوں۔ ٹھیک ہے سلیقہ میں کی ہو لیکن جذبہ اچھا ہے۔

پنچ گئے ناکیونکہ میں واقعہ تو بیان کرچکا ہوں۔ آج تو نتیجہ دینا چاہ رہا ہوں۔ یا رسول اللہ میں قصاص لینا چاہتا ہوں۔ رسول نے کہا اچھا تازیانہ مار دے مجھے۔ کہا نہیں یا رسول اللہ آپ کے ہاتھ میں جو تازیانہ تھا۔ (رسول کے پاس کئی تازیانے تھے اور ایک تازیانے کا نام تھا ممشوق)۔ کہا یا رسول اللہ ممشوق تازیانے سے مجھے ضرب لگی تھی۔ حکم دیا میرے گھر سے ممشوق لاایا جائے۔ ممشوق آیا۔

بہت توجہ رکھنا۔ بہت توجہ رکھنا۔ اب میں سیرت سے ایک جملہ عرض کروں۔ رسول کی سیرت میں یہ لکھا ہوا ہے کہ رسول نے اپنی زندگی میں کبھی اپنے سواری کے جانور کو تازیانہ نہیں مارا ہے۔ جو اڑام لگا رہا جھوٹا ہے۔ سمجھ رہے ہو نا۔ میرے نی نے کبھی اپنی سواری کے جانور کو تازیانہ نہیں مارا تھا۔

تو رسول کہہ دیتے تاکہ تو جھوٹ بول رہا ہے۔ میں نے تو زندگی میں کبھی تازیانہ نہیں مارا لیکن رسول نے تمہارے جھوٹے کو بھی جھٹلایا۔ تو بتانا یہ تھا کہ میں

تمہارے جھوٹے کو نہیں جھٹلا تا تو تم میرے سچے کو مت جھٹلا دینا تو اس نے اپنے لب اپنے ہونٹ رکھ دیئے مہر نبوت پر۔ کہا یا رسول اللہ مجھے معاف کریں میں نے تو بہانہ بنایا تھا۔ مہر نبوت کو چونتے کے لئے۔ تو صحابی وہ ہے جس کے ہونٹ مہر نبوت تک آجائیں اور امام وہ ہے جس کے پاؤں مہر نبوت پر آجائیں۔ صلوٰت

جہاں علم ہو وہیں اخلاق ہو۔ اور جہاں اخلاق ہو۔ وہیں ہدایت ہو۔ بھی یہی تو بتلانا تھا۔ آج کی گفتگو کا خلاصہ یہی ہے۔ کہ جہاں کمال علم ہو وہاں کمال اخلاق ہو گا۔ اور جہاں کمال اخلاق ہو گا وہاں کمال ہدایت ہو گی۔ امیر شام کی فوجوں نے صفين کے میدان میں۔ سب کو معلوم ہے جنگ صفين، علیؑ نے لڑی ٹھیک ہے نا۔ شام والوں سے لڑی تو علیؑ کی فوج کے آنے سے پہلے شام والوں نے نہر فرات پر قبضہ کر لیا۔ کہ اگر ہم نے پانی پر کنٹرول کر لیا تو علیؑ اور ان کی فوج پیاسی مر جائے گی۔ اور ہم فاتح ہو جائیں گے۔

جب علیؑ کا لشکر آیا تو بڑے بڑے بہادر تھے علیؑ کے لشکر میں۔ ایک مرتبہ علیؑ نے کہا۔ تکواریں کچھیں جوانوں نے اور جو جملہ کیا تو امیر شام کی فوجیں بھاگ گئیں۔ اور علیؑ کے فوجوں نے گھاٹ پر قبضہ کر لیا۔ پہلے ادھر پر یشانی تھی علیؑ کے فوجوں کو اب ادھر پر یشانی شروع ہوئی شام کے فوجوں کو

شام کے فوجی گھبرائے ہوئے امیر کے پاس گئے کہا۔ امیر جو ہم نے منصوبہ بنایا تھا وہ تو ناکامیاب ہو گیا۔ اور علیؑ کے لشکریوں نے فرات پر قبضہ کر لیا۔ اب تو ہم پیاسے مر جائیں گے۔ کہا کہ نہیں۔ بس یہی تو فرق ہے علیؑ کریم ہے۔ وہ پانی بند نہیں کرے گا۔ علیؑ کریم ہے وہ پانی بند نہیں کرے گا۔ میں نے یہ جملہ کہا۔ میر ایک دوست ہے اختیار رویا۔ بے اختیار رویا۔ یاد آگیا عباس۔ اجر کم علی اللہ۔

شیخ صدقہؒ نے اپنی اہلی میں یہ لکھا ہے۔ یوں معتبر کتاب کا حوالہ دے رہا ہوں۔ اہلی شیخ صدقہؒ اس میں یہ موجود ہے۔ کہ جب حشر کا میدان ہو گا رسولؐ مسٹر شفاعت پر تشریف فرمائیں گے بھرا ہوا جمع ہو گا میدان حشر کا انیا مرسلین فرشتے

امتنیں سارے لوگ کھڑے ہوں گے۔ کہ ایک مرتبہ آواز آئے گی  
**یا اہل المحسن غضو ابصار کم** محسن والوں آنکھیں بند کرو۔ محمدؐ  
 کی بیٹی فاطمہؓ کی سواری آرہی ہے۔ بلند ہو گئی نایہ تمہاری آوازیں۔

**یا اہل المحسن** یا **اہل المحسن غضو ابصار کم**۔ حتیٰ  
 تجوز فاطمہ بنت محمد محسن والوں آنکھیں بند کرو۔ آنکھیں بند کرو۔ محمدؐ کی  
 بیٹی فاطمہؓ کی سواری آرہی ہے۔ شیخ صدوق لکھتے ہیں کہ جب شہزادی کی سواری پورے  
 میدان کو عبور کر کے رسولؐ کی مند شفاعت تک پہنچے گی تو رسولؐ احترام میں کھڑے  
 ہو جائیں گے۔ اپنی بیٹی کے احترام میں کھڑے ہو جائیں گے۔ اور کہیں گے بیٹی آج  
 امتحان کی شفاعت کر لی ہے۔ تو ہے تیرے پاس شفاعت کا پچھہ سامان۔ تو ایک مرتبہ بی  
 لی اپنا آنجل پھیلائیں گی اور کہیں گی پابا کفانا لشفاعت یہ ران مقطوعاتا  
 عتان لا من العباس۔ بابا آج کی شفاعت کے لئے اپنے بیٹے عباس کے دو کٹے  
 ہوئے بازو لائی ہوں۔ اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

**آنگی ناعباس** تک بات۔ کیا عجیب نام ہے۔ کیا عجیب شخصیت ہے۔ کیا عجیب و  
 غریب شہزادہ ہے۔ پانی نہیں پہنچا سکا خیسے تک مگر سقہ ہے۔ میں نے بیان کیا انہیں ایام  
 عزاداری یہ جو گزر رہے ہیں میں نے بیان کیا کہ جب خر کار سالہ حسینؑ کے سامنے آیا  
 ہے اور حسینؑ نے اپنے گھوڑے کو موڑنا چاہا۔ تو خربڑا ہبہار ہوتا۔ اس نے آگے بڑھ کر  
 حسینؑ کے گھوڑے کی لگام تھام لی۔ حسینؑ کو جلال آگیا۔ کہنے لگے خر تیری ماں  
 تیرے ماں میں بیٹھے۔ تیری یہ مجاہد کہ تو میرے گھوڑے کی لگام تھام لے۔ حر کا پینے  
 لگا۔ حرنے لگام چھوڑ دی۔ کہا فرزند رسولؐ آپ نے تو میری ماں کا نام لیا لیکن میں کیا  
 کروں کہ آپؐ کی والدہ کا نام وضو کے بغیر لے نہیں سکتا۔

عباسؓ دو رکھڑے ہوئے تھے۔ جیسے ہی حر نے کہانا کہ آپ کی والدہ کا نام بغیر  
 وضو لے جیں سکتا یہ جملہ عباسؓ کے کاٹوں تک پہنچ گیا۔ گھوڑے کو دوڑاتے ہوئے  
 آئے اور تکوار کھنچنی کہا خر کس کی ماں کا نام لے رہا تھا۔ اگر اب دوبارہ تیری ماں پر یہ

لحظ آیا تو تیری زبان کاٹ دوں گا۔ حسین نے کہا ک جاؤ عباس، بھیا ک جاؤ توار  
نیام میں رکھ لی۔

کیا کمال کی بہادری ہے۔ کیا کمال کی اطاعت ہے۔ سن رہے ہوں۔ یہ واقعہ شاید  
دو محرم کا ہے اور اب محرم کی چوتھی تاریخ آئی۔ ظہر سے پہلے کا واقعہ ہے کہ محنے  
امام حسین سے ملنا چاہا۔ آیا کہا میں حسین سے ملنا چاہتا ہوں۔ عباس نے کہا میں ملنے تو  
دلوں گا مگر اسلحہ یہاں رکھ دے۔ پھچان رہے ہو عباس کو۔ جامیرے مولی سے مل  
لے۔ مگر توار اور نیزہ یہیں رکھ دے۔

بس محنے کی تیوریوں پر مل آگئے۔ کہا عباس تم نے مجھے کیا سمجھا ہے۔ میں چار  
ہزار فوجیوں کا کمانڈر ہوں۔ تو ایک مرتبہ توار نکالی اور کہا اس دن مولا سامنے تھے  
اس لئے فی گیا۔ اکبر نے کہا چاہا خاموش ہو جائیں توار رکھ لی۔

بس بس میرے دوستو! میرے عزیزو! اب اس سے زیادہ زحمت نہیں دلوں گا یہ  
واقعہ میں نے کب کا بیان کیا۔ چوتھی محرم کا وقت ظہر سے پہلے ٹھیک بس دوستوں  
وقت تمام ہو گیا۔ دو دیگر اور لوں گا بس تم نے گریہ کیا مجلس تمام ہو گئی۔ چوتھی ہی  
محرم کو ظہر کے بعد حسین نماز سے فارغ ہو کر اپنے خیسے میں امتحات کر رہے تھے۔  
حسین کی آنکھ لگ گئی۔ شہزادی زینب اپنے خیسے میں جاگ رہی تھیں ایک  
مرتبہ شہزادی نے شور کی آواز سنی۔ کہا فضہ ادھر آ۔ فضہ آئی کہا باہر جا کے یہ دیکھ یہ  
ہنگامہ کیسا ہے۔ گئی فضہ۔ آئی کہا بی بی کیا بتاؤں فوج یزید یہ چاہ رہی ہے کہ خیسے یہاں  
سے ہٹائے جائیں۔ کہا پھر؟ کہا عباس کو جلال آگیا ہے۔ بس آخری جملہ ہے میری  
تقریر کا۔ فضہ کہنے لگی عباس کو جلال آگیا ہے۔ بھی اب سنو یہ کردار ہے عباس کا۔  
 Abbas کا کردار ہے جو تمہیں بتا رہا ہوں۔ کہا اچھا عباس کو جلال آگیا ہے؟

تم روچکے نا۔ بھی واقعہ سن لو میں تو شہزادی بتاں کر رہا ہوں۔ نہ شہزادت  
میان کر رہا ہوں۔ میں تو صرف سمجھا رہا ہوں کہ عباس ہے کیا۔ عباس ہے کیا بس اتنا  
بتا رہا ہوں۔ بی بی عباس کو جلال آگیا اچھا فضہ چا اور کہہ عباس سے تمہیں تمہاری

بہن زینب بلا رہی ہیں۔ فضہ آئی کہا ہو گانا کہ عباس تمہاری بہن بلا رہی ہیں۔ نہیں سنو اپس آئی فضہ بس میرے دوستو سنو فضہ واپس آئی کہا بی بی میں کیا بتاؤں کیا ہوں بی بی میں کیا بتاؤں عباس کی آنکھیں نکلی ہوئی ہیں کنپیوں سے پسینہ گر رہا ہے اور توار نکال کر زمین پر خط کھینچ دیا ہے۔ اور کہا جس نے اپنی ماں کا دودھ پیا ہے وہ اس خط کو عبور کر کے دکھا دے۔ وہ بھی تو علی کی بڑی بیٹی ہیں نا ایک مرتبہ کہنے لگیں کہ جا فضہ عباس سے کہہ اگر واپس نہ آیا تو علی کی بیٹی سر برہنہ نکل آئے گی۔

بس عزیزاً بس آخری جملہ اجنب عباس رخصت کے لئے زینب کے پاس آئے تو زینب نے کہا جاؤ عباس جاؤ۔ لیکن اتنا سنتے جاؤ میرے بابا نے کہا تھا کہ زینب ایک دن تم اسیر ہو جاؤ گی تو میں سوچا کرتی تھی کہ جس کا عباس جیسا بھائی ہو اسے کون گرفتار کر سکتا ہے۔ لیکن عباس! آج یقین آگیا چادر بھی چھن جائے گی۔ ہاتھ بھی باندھے جائیں گے۔

## نویں مجلس

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ<sup>۱</sup> خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ<sup>۲</sup>  
 إِقْرَأْ وَرَبِّكَ الْأَكْرَمُ<sup>۳</sup> الَّذِي عَلَمَ بِالْقُلُوبِ<sup>۴</sup> عِلْمَ الْإِنْسَانَ  
 مَا لَهُ يَعْلَمُ<sup>۵</sup> كُلُّ أَنَّ الْإِنْسَانَ لِيَظْفَغَ<sup>۶</sup> أَنْ شَاءَ  
 اسْتَغْفِلْيُ<sup>۷</sup> إِنَّ إِلَيَّ رَبِّكَ الرُّجُوعُ<sup>۸</sup>

عزیزان محترم اعلیٰ معاشرہ اور قرآن حکیم کے عنوان سے ہم نے جس سلسلہ گفتگو کا آغاز کیا تھا وہ سلسلہ گفتگو اختمام پر ہوا۔ قرآن مجید نے انسان کی عادت پر روشنی ڈالتے ہوئے یہ ارشاد فرمایا کہ انسان طغیان کرنے کا عادی ہے۔ ”طغیان“ کے معنی اپنے کناروں سے نکل جان۔ طغیان کے معنی اپنی حدود کو توڑ دینا۔ جب دریاؤں میں پانی بڑھ جاتا ہے اور دریا اپنے کناروں کو توڑ کر کھیتوں میں اور کھلیاؤں میں داخل ہو جاتے ہیں تو کہا جاتا ہے کہ طغیان آگئی۔ کہا جاتا ہے ناکہ بھی دریا میں طغیانی آگئی۔ تو انسانیت کے کناروں کو توڑنے کا نام ہے طغیان۔ اور اس طغیان کا نتیجہ اچھا نہیں ہے۔ سورہ فجر میں آواز دی۔

أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادَ<sup>۱</sup> إِرَمَ دَاتِ الْعِمَادِ<sup>۲</sup> الَّتِي لَمْ  
 يُخْلِقْ مِثْلَهَا فِي الْبِلَادِ<sup>۳</sup> وَشَمَوْدَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ<sup>۴</sup> وَ  
 فِرْعَوْنَ ذَنِي الْأَوْتَادِ<sup>۵</sup> الَّذِينَ طَغَوْا فِي الْبِلَادِ<sup>۶</sup> فَأَنْكَرُوا فِيهَا  
 الْفَسَادَ<sup>۷</sup> فَصَبَّتَ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطًا عَذَابًا<sup>۸</sup> إِنَّ رَبِّكَ لَيَأْ  
 نُجُونَ صَادِرٍ (سورہ فجر آیات ۲۱-۲۲)

کیا تم نے نہیں دیکھا کہ قوم عاد کا انجام اللہ نے کیا کیا۔ وہ اونچی اونچی عمارتیں

بنانے والے۔ کیا تم نے نہیں دیکھا کہ ہم نے قوم شمود کا انجام کیا کیا۔ وہ جو چنانیں تراش کر مکان بنایا کرتے تھے۔ وہ اپنی عمارتوں والے تھے یہ شیکنا لوگی والے ہیں۔ وہ اپنی عمارتوں والے اسکا کی اسکپر والے لوگ تھے۔ فلک شگاف بلڈنگوں والے لوگ تھے۔

**وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ** اور تم نے نہیں دیکھا کہ ہر ٹھکر والے فرعون کو۔ ہم نے کیسے تباہ و برباد کر دیا۔ یعنی اتنا بڑا لشکر کہ جہاں ضرورت ہو بھیج دے۔

**الَّذِينَ طَغَوْا فِي الْبِلَادِ** تو ان نہیں نے انسانی بستیوں میں سر کشی کی۔

**فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ** اور فساد پھیلا دیا انسانی بستیوں میں۔ تو تمہارے

رب نے ان پر عذاب کے کوڑے برسا دیے۔ تو اب گورا ہو یا کالا مشرق کا انسان ہو یا مغرب کا اس پر اعظم کا ہو یا اس پر اعظم کا اس بات کو یاد رکھے کہ جس خدا نے کل کے ظالم کو نہیں چھوڑا وہ آج کے خالم کو بھی چھوڑے گا نہیں۔ وہ سورہ پھر۔ اور اب سورہ الشمس میں آواز دی۔ گذشتہ سال میں نے سر نامہ کلام میں اس سورہ مبارکہ کی ابتدائی دس آیتیں تلاوت کی تھیں۔

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَالشَّمْسَ وَضُحَّهَا وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَهَا وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَهَا وَالنَّلِيلِ إِذَا يَغْشَهَا وَالسَّمَاءُ وَمَا بِنَهَا وَالْأَرْضُ وَمَا أَطْلَعَهَا وَنَفْسٌ وَمَا سَوَّاهَا فَاللَّهُمَّ هَا فُجُورُهَا وَنَقْوَهَا قَدْ أَفْلَحَ مَنْ ذَكَهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَهَا** (سورہ الشمس آیات اٹا ۱۰۱)۔ یہاں تک میں نے آیتیں پڑھی تھیں اور اب آواز دی۔

**كَذَبَتْ شَمُودْ بَطَغُوهَا** بڑی سر کشی کی قوم شمود نے۔

**إِذَا نَبَعَتْ أَشْقَهَا** قوم شمود کا ایک شقی ترین شخص اٹھ کر کھڑا ہو گیا۔

**فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ نَافَقَ اللَّهِ وَسُقِيَّهَا** ان کا رسول پکارتا رہا قوم شمود کا رسول پکارتا رہا۔ یہ اللہ کی اونٹی ہے یہ اللہ کا ناقہ ہے۔ اس کی بھی حفاظت کرو اس کے پانی کی بھی حفاظت کرو۔

**لَكِنْ فَكَذَبَيْوْهُ فَعَقَرُوهَا** ان سب نے مل کر اونٹی کی ٹانگیں کاٹ دیں اور

ان سب نے مل کر رسول کی تکذیب کر دی۔

**فَدَمْدَمْ عَلَيْهِمْ رَبِّهِمْ بِذَنْبِهِمْ فَسُوْهَا۔** اللہ نے تکذیب رسالت کے سب سے۔ اللہ نے رسالت کو نہ مانے کے سب سے نہیں بلکہ قول رسالت کو نہ مانے کے سب سے انہیں ملیا میث کر دیا اور انہیں تباہ و برپاد کر دیا۔

ولا يخاف عقبها اور اللہ کو ان کے مٹانے کی کوئی پروا نہیں ہے۔ اصلی مستغنى توهی ہے نا۔ اصلی بے نیاز توهی ہے۔ تم تو جعلی مستغنى ہو۔ جعلی بے نیاز ہو۔ اصلی مستغنى اسی کی ذات ہے۔ لیکن اب یہاں جملہ کہوں گا۔ اور جملہ کہہ کے میں آگے بڑھوں گا۔ بھی کس نے کاتاناقہ صالح کی ناگلوں کو۔

مولانا بو علی شاہ صاحب زیدی تشریف فرمائیں۔ مولانا فیروز الدین رحمانی تشریف فرمائیں پیر قادری تشریف فرمائیں۔ پڑھے لکھے لوگ بیٹھے ہوئے ہیں بھی کس نے کاتا۔ صالح کی اوٹنی کی ناگلوں کو کس نے کاتا؟ قرآن نے کیا کہا؟ قرآن نے کہا ”فَعَرُوْهَا“ سب نے مل کر ٹالکیں کاٹ دیں۔ تو کامی تو تھیں ایک آدمی نے۔ قرآن ازام لگا رہا ہے پوری قوم پر۔ تو چونکہ پوری قوم ناگلوں کے کامنے پر راضی تھی۔ اس لئے ازام قتل میں برادر کی شریک ہے۔ اب جو بھی قتل حسین پر راضی ہو آج کا ہو یا کل کا۔ صلوات

میں اپنے محترم سنت والوں سے مغذرت خواہ ہوں۔ کہ میں اپنی پوری ذاکری کی عمر میں۔ پہلی مرتبہ منبر سے پانی پی رہا ہوں۔ اس لئے میں مغذرت چاہ رہا ہوں لیکن بات کو آگے لجانا ہے۔ تو اب سر کشی بھج گئے۔ عجیب ہے یہ انسان کہ درختوں کے ساتھ جی سکتا ہے۔ جانوروں کے ساتھ جی سکتا ہے، سمندروں کے ساتھ زندگی گزار سکتا ہے۔ انسان پہلوں کے ساتھ زندگی گزار سکتا ہے مگر اپنے جیسے انسان کے ساتھ نہیں گزار سکتا۔

بچھ رہے ہو بات کو؟ اگر اللہ پانی کو اور ہوا کو انسان کی دسترس میں دے دیتا تو یہ انسان دوسرے انسان کو ایک گھوٹکے لئے ترسادیتا۔ ایک ایک سافس بھر ہوا کے

لئے ترسادیتا۔ اب میں کیا عرض کروں اپنے سنتے والوں کی خدمت میں میری پالیسی ہے ملت اسلامیہ کی پالیسی ہے بھی۔ جملہ سننا اور اس جملہ کو اپنے ذہنوں کے اندر محفوظ کر لینا۔ اس لئے کہ بہت تیزی کے ساتھ میں آگے بڑھ رہا ہوں۔ میں نے ابھی بین الاقوامی سیاست کی گفتگو تھی۔ اب ملک و ملت کے حوالے سے۔ ہم ملک و ملت کی تقویت چاہتے ہیں۔ اپنے ملک کو مضبوط دیکھنا چاہتے ہیں اپنی ملت اسلامیہ کو مضبوط دیکھنا چاہتے ہیں ہم یہ چاہتے ہیں کہ آئندہ نسلوں میں۔ مضبوط مسلمان پیدا ہوں۔ لیکن ملک کے مشتمل ہونے کے لئے ضروری ہے کہ پورا جسم مشتمل ہو۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ پورا جسم ٹھیک ہو ہاتھ میں فانچ ہو۔ پورا جسم ٹھیک ہو ناگہ ٹوٹی ہوئی ہو۔ بھی سارے اعضاء صحیح ہوں۔ جب انسان صحیح ہو گا جتنے ملک ہیں وہ جسم ملت کے اعضاء ہیں اس لئے ہر ملک کو جینے کا حق دے دو۔

ہم ملک و ملت کے لئے ہر تعاون کے لئے تیار ہیں۔ بشرطیکہ ہمارے اصول دین محفوظ رہیں ہمارے شعائر نہ ہی محفوظ رہیں۔ ہماری عزاداری محفوظ رہے۔ اور ہم تو ہیں ہی مظلوم کے ماننے والے۔ ہم نے کبھی ظالم کو پسند نہیں کیا۔ ہم مظلوم پسند ہیں۔ لیکن مظلوم کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ وہ بزدل ہے۔ مظلوم بزدل نہیں ہوتا۔ تو جب مظلوم بزدل نہیں ہے تو ظالم اپنے آپ کو بہادر نہ سمجھے۔

میرے علیؑ نے تخت خلافت پر آنے کے بعد جو پہلا خطبہ دیا ہے۔ اس پہلے خطبے میں میرے علیؑ نے آواز دی۔ پہلا جملہ ہے پہلے خطبے کا الحمد لله علی احسانہ قدر و جمعی علی الحق الی المکان۔ حمد ہے اس اللہ کی۔ احسان

ہے اس اللہ کا کہ آج حق پھر اپنی جگہ پر واپس آگیا۔

یہ کہنے کے بعد علیؑ نے کہا کہ سنوا یک حق تمہارا ہے میرے اوپر ایک حق میرا ہے تمہارے اوپر۔ تمہارا حق یہ ہے کہ میں تمہیں انصاف فراہم کروں اور میرا حق یہ ہے کہ تم میری اطاعت کرو۔ تو اگر کسی حکومت میں کسی سلطنت میں انصاف فراہم نہ ہو۔ تو وہ سلطنت نہیں ہے شیطنت ہے۔

کشیر کے مظلوم مسلمانوں کے حوالے سے میں نے یہ جملہ کہا کہ کسی سلطنت میں اگر مظلوموں کو ان کا حق فراہم نہ کیا جائے تو وہ سلطنت نہیں ہے شیفنت ہے۔ تاریخ میں حکومت کے عروج و زوال نے بڑے بڑے مناظر دیکھے ہیں۔ بھی سننا بہت نیزی کے ساتھ میں آگے بڑھ رہا ہوں۔ اٹھا کے دیکھ لو کیسی کیسی تہذیبوں کا عروج ہوا۔ کیسی کیسی تہذیبوں ڈوب گئیں۔ کیسے کیسے تابدار آئے کیسے کیسے تاجدار خاک میں مل گئے۔

تاریخ نہیں تیری جلد صفحے کا نشان ۳۰۰ حوالہ یاد رکھو گے۔ اچھا میرے مسلک کے کسی عالم نے یہ کتاب نہیں لکھی۔ تاریخ نہیں تیری جلد صفحے کا نشان ۳۰۰ حیاتہ الحیوان علامہ دیری کی تصنیف۔ دوسری جلد صفحے کا نشان ۲۵۵ میں سنی سنائی بتانے کا عادی نہیں ہوں۔ پڑھ کے بات کرتا ہوں۔ سنی سنائی اپنے دوستوں تک نہیں پہنچتا۔ پڑھ کے بات کرتا ہوں۔ یزید کا بیٹا اس کا نام معاویہ ہے۔ تاریخ اپنے آپ کو دھرا تی ہے۔ نام تو آتے جاتے رہے ہیں۔

لیکن کمال کا جملہ سننا۔ بھی اس جملے کے لئے یہ ساری زحمت تھی۔ دیکھو یزید کا انتقال ہوا۔ اور یزید کا بیٹا معاویہ اپنے گھر میں گوشہ نہیں ہے لوگ آتے ہیں جو ق در جو ق آتے ہیں۔ کہ آئیے اپنے باپ کے تخت پر بیٹھئے اپنے باپ کی حکومت قبول کیجئے۔ اپنے باپ کی خلافت قبول کیجئے۔ حکم دیجئے فرمان جاری کیجئے۔ آپ یزید کے بعد بادشاہ ہیں۔ جب بہت زیادہ اصرار بڑھا تو اس نے کہا۔ چلو سب جمع ہو جاؤ۔ مسجد میں آکے خطبہ دوں گا اور اس کے بعد طے ہو گا کہ مجھے بادشاہ بننا چاہئے یا نہیں۔ مجھے بیعت کروانی چاہئے یا نہیں۔ آیا یزید کا بیٹا مسجد و مشق میں اور آنے کے بعد اس نے خطبہ دیا۔ اس خطبے کے حوالے میں نے دو دیے۔ دو حوالے جا کے خطبہ دیکھ لیتا۔ پورا خطبہ نہیں سناؤں گا۔ پارچے جملے سنو کہئے لگا۔

”ایہا الناس“ اے مسلمانوں نہیں۔ اے لوگوں ”ایہا الناس“۔ ”ایہا المسلمون“ نہیں ”ایہا الناس“ اے لوگو! تم اس لئے آئے ہو۔ جمع

جمع کر کے آئے ہو۔ کہ مجھے میرے باپ کی گدی پر بخداو۔ اور میری بیعت کرو۔ تو پہلے جو میں کہہ رہا ہوں وہ سن لو۔

میرے باپ دادا نے وحی الہی کو روکنے کی کوشش کی۔ (جادو وہ جو سر پر چڑھ کر بولے)۔ میرے باپ دادا نے نزول قرآن کو روکنے کی کوشش کی۔ میرے باپ دادا نے رسول اللہ کو ستیا۔ میرے باپ دادا نے رسول اللہ کو اتنا ستیا اتنا ستیا کہ رسول کو ہجرت کرنی پڑی۔ میرے باپ دادا نے علیؑ سے ٹکر لی۔ جبکہ میرے باپ دادا جان رہے تھے کہ علیؑ کعبہ میں پیدا ہوا ہے۔ صلوات

جملہ سنو گے؟ میرے باپ نے نبیؑ کے نواسے کے خون میں اپنا ہاتھ رنگ لیا۔ تو میں اس قابل نہیں ہوں۔ جملہ سنو جملہ۔ میں اس قابل نہیں ہوں کہ تم مجھے خلیفۃ المسالمین بناؤ۔ اگر واقعہ بنا چاہتے ہو۔ تو مدینے جاؤ اور سید سجادؑ کے ہاتھ پر بیعت کرو۔ یہ ہے سید سجادؑ کے خطبے کا ارش جو شام میں اُسی مسجد میں آپؐ نے دیا تھا۔ تو جاؤ۔ مدینہ جاؤ سید سجادؑ کے ہاتھ پر بیعت کرو۔

اب مجھے جملہ کہنے کی اجازت ہے کہ مجرم خود اعتراف جرم کر رہا ہے۔ دکلا تشریف فرمائیں تو جب مجرم اقرار جرم کر لے تو پھر وکیل صفائی کی کوئی گنجائش نہیں رہتی۔ سمجھ رہے ہوں۔ بھی بڑے عجیب مرحلے پر لے آیا۔ تو ساری تقریروں کا خلاصہ یہ ہے کہ تمہاری عادت طفیان، قرآن کا حکم اطاعت۔

۱۹ مقامات پر قرآن مجید نے۔ اطیعوا کے ساتھ کہا ہے۔ اطیعوا اللہ اطاعت کرو اللہ کی۔ بہت زحمت نہیں دوں گا۔

یا ایها الذین آمنوا اطیعوا اللہ والرسول۔ اطاعت کرو اللہ کی۔ اطاعت کرو رسول کی۔ یا ایها الذین آمنوا اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و اولی الامر من کم۔ اطاعت کرو اللہ کی، رسول کی، صاحبان امر کی! بھی عجیب بات یہ ہے اب بیان روکوں گا۔ اور اب اس سے زیادہ زحمت نہیں دوں گا۔ کہ اللہ نے انسانیت کو بھیجا محمدؐ کی طرف۔

اور اب محمد نے آواز دی۔

الا و من مات علی حب آل محمد مات شهیداً بھی رکے رہو۔

ہزاروں مرتبہ یہ حدیث سنی ہو گی۔ تو اب مولانا فیروز الدین رحمانی کو گواہ کر رہا ہوں۔

محی الدین ابی عربی رحمت اللہ علیہ نے تفسیر اکبر میں اور جاراللہ ز محشری نے تفسیر کشاف میں بھی حدیث لکھی ہے۔ اس کا یہ چھوٹا سا جملہ ہے۔ پوری حدیث نہیں سناؤں گا۔ لیکن میرے نبی نے کہا

الا و من مات علی حب آل محمد مات شهیداً۔ آگاہ ہو جاؤ۔ کہ

جو آل محمد کی محبت رکھ کے دنیا سے جائے۔ وہ شہید مراد یاد رہے ان دونوں بزرگوں کا تعلق میرے ملک سے نہیں ہے۔

اچھا بھی سننا خدا کی قسم سننا۔ اس لئے کہ مجھے تو اس وقت بولنے میں بھی زحمت ہو رہی ہے۔ ”الا و من مات“ اچھا وہ جملے یاد ہیں۔ جو آل محمد کی محبت میں دنیا سے جائے وہ شہید گیا، تائب گیا، مغفور گیا، کامل الایمان گیا۔ اور جو آل محمد کی دشمنی میں دنیا سے جائے۔ ”مات کافر“ وہ کافر گیا۔ سن رہے ہو اچھا تو قرآن کی ایک آیت سنتے جاؤ۔ سورہ زمر ان لیسوں سورہ قرآن کا۔

قُلْ يَعْبُدُ اللَّهُ الَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا۔ (سورہ زمر آیت ۵۳) رسول میرے بندوں سے کہہ دو مسلمان بندوں سے کہہ دو۔ کہ تمہیں اللہ کی رحمت سے مایوس ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔ اللہ سارے گناہ معاف کر سکتا ہے۔

توجہ رہے۔ بہت توجہ رہے۔ اسی لئے اللہ کی رحمت سے مایوس مسلمان کے لئے گناہ ہے۔ طے ہو گئی بات مسلمان کے لئے مایوسی گناہ ہے۔

لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ۔ اللہ کی رحمت سے کبھی مایوس نہ ہونا۔ کون، مسلمان کو حکم ہے اور اب پھر واپس چلو اس حدیث کی طرف۔

الا و من مات علی بغض آل محمد جا فی یوم القيامة

مکتوب بین یدیه یئس من رحمة اللہ جو آل محمد کی دشمنی میں مر جائے۔ جب وہ قیامت میں آئے گا تو اس کی پیشانی پر لکھا ہوا ہو گا۔ کہ یہ اللہ کی رحمت سے مایوس ہے۔ پہنچ گئی بات۔ صلوات

بات نہیں پہنچی خدا کی قسم اگر پہنچ گئی ہوتی۔ تو مجھے جملہ دھرانے کی ضرورت نہیں تھی۔ آیت نے کہا کہ مسلمانوں مایوس نہ ہونا اور جو دشمنی رکھے۔ اُس کی پیشانی پر قیامت میں لکھ دے گا۔ کہ یہ مایوس ہے۔ توجہ دشمن ہو گا وہ مسلمان نہیں ہو گا۔ جو مسلمان ہو گا وہ دشمن نہیں ہو گا۔ صلوات

سبھر ہے ہونا۔ میں نے اپنے سننے والوں کو زحمت دی۔ تو اللہ نے ذات محمد کی حفاظت کی۔ محمد نے اپنی اولاد کی حفاظت کی۔ کیا ذات محمد کی حفاظت قرآن کے علاوہ اللہ نے نہیں کی؟ کیا کٹری سے جالا نہیں بخوایا؟ کیا کبوتر سے آشیانہ نہیں بخوایا؟ کیا کبوتری سے اٹھے نہیں دلوائے؟ ٹھیک ہے نا۔

بھی انکار ہے اس بات سے؟ کہ مکڑی سے کہا جالا بن دے اس غار پر جس غار کے اندر میرانی ہے۔ کبوتر سے کہا وہ درخت جو وہاں موجود ہے اُس پر آشیانہ بنا۔ اور کبوتری سے کہا اٹھے دے۔

اچھا مجھے بتاؤ کہ مکڑی نے جو غار کے دھانے پر جالا بنا کیا اپنی فطری خواہش سے ہُن دیا۔ کبوتر نے جو آشیانہ بنایا کیا اپنی فطری خواہش سے بنایا۔ یا کبوتری نے جو اٹھے دیئے کیا یہ اس کی جبی خواہش تھی۔

نہیں بھی یہ حفاظت محمد پر مامور تھے۔ مکڑی بھی حفاظت محمد پر مامور۔ کبوتر بھی حفاظت محمد پر مامور۔ یہ اللہ کی طرف سے مامور تھے۔ تو چاروں کے لئے محمد کی حفاظت اگر کرنی ہو تو اللہ اپنے بھیج کر وہ حفاظت کر دیں۔ تو کیا کئے میں بارہ برس جو اللہ نے ابو طالب سے حفاظت کروائی ہے۔ صلوات۔

چاروں غار ثور میں جو رسول رہے۔ تو اللہ رسول کی حفاظت کا بندوبست کرے۔ تو کسی زندگی میں بارہ برس جو ابو طالب حفاظت کرتے رہے۔ بھی توجہات

مبذول ہیں نا۔ اب مجھے جملہ کہنے کی اجازت دے دو۔ کہ جب محمدؐ کا محافظ، تم نہیں بناؤ گے اللہ کی طرف سے آئے گا۔ طے ہو گئی نابات توجہ تم محمدؐ کا محافظ نہ بنا سکو تو محمدؐ کے منبر کا خطیب کیسے بنالو گے۔ صلوات۔

اگر محافظ خدا کی طرف سے آیا ہے۔ ترسول کے منبر کا خطیب بھی۔ خدا ہی کی طرف سے آئے گا۔ تواب دیوارِ کعبہ پر نگاہ جمائے رکھنا۔ ایک بی بی چلی کعبہ کی طرف اور دروازے کو چھوڑ کر دیوار کے آگے کھڑی ہو گئی اور کہنے لگی۔

اللهم انی مومنہ بک علی کا جمل ہے پیٹ میں۔ اور بنت اسد کہہ رہی ہیں پروردگار میں تو تجھ پر ایمان رکھتی ہوں۔ یہ اعلانِ نبوت سے دس سال پہلے کا جملہ ہے۔ بھی بہت توجہ رہے۔ نبوت سے دس سال پہلے کا جملہ ہے۔ مالک میں تجھ پر ایمان رکھتی ہوں۔ دعاء مگی۔ دیوار بھی۔ اب مجھے جملہ کہنے کی اجازت دے دو۔ مولانا رحمانی بیٹھے ہوئے ہیں، پیر قاضی بیٹھے ہوئے ہیں۔ مولانا ابو علی شاہ زیدی بیٹھے ہوئے ہیں۔ جاؤ جتنے مسلمانوں کی قسمیں میں ان ساری قسموں کو دیکھ لیتا۔ بچہ، بچہ بلوغ تک اپنے باپ کے مذہب کے حکم میں ہوتا ہے۔

بھی بات پہنچی یا نہیں پہنچی۔ یعنی اگر باپ یہودی ہے۔ بچہ یہودی، بلوغ تک اگر باپ مسلمان ہے پچہ مسلمان۔ اگر باپ عیسائی ہے پچہ عیسائی۔ اگر باپ ہندو ہے تو پچہ ہندو، کب تک بلوغ تک تواب میں پوچھوں اے شرک سے نفرت کرنے والے خدا یہ ابو طالب کے بیٹے کے لئے اپنے گھر کی دیوار کیوں توڑ رہا ہے؟ میں نے زحمت دی۔ صلوات۔

میں نے، اپنے سنتے والوں کو زحمت دی اب اس سے زیادہ زحمت سماعت نہیں دوں گا۔ ابو طالب کے بیٹے کے لئے دیوار کیوں توڑ دی کہا بھی بات یہ ہے کہ میرے قرآن کا مزاج یہ ہے کہ اگر پہاڑ پر آجائے تو پہاڑ ٹوٹ جائے۔ اور میرے علی کا مزاج یہ ہے کہ اگر کعبہ میں آئے تو دیوار ٹوٹ جائے۔ بس دوتوں برابر ہیں۔

قرآن ہو یا علی دنوں برابر ہیں اب میں کیسے اپنے سنتے والوں کی خدمت میں

عرض کروں۔ بھی عجیب مرحلہ ہے ایک رسول کے دل پر آیا۔ ایک رسول کی گود میں آیا۔ بھی ہوا تو یہی ہے۔ کہ قرآن رسول کے دل پر آیا۔ اور علی رسول کی گود میں آیا۔ قرآن نے رسول کی زبان چوی۔ تو علی نے بھی رسول کی زبان چوی۔

ہے تو یہی اب اس سے زیادہ زحمت سماحت نہیں ہے۔ قرآن نے میرے نبی کی زبان چوی۔ تو علی نے بھی میرے نبی کی زبان چوی۔ قرآن قلب مطہر پر آیا نہیں۔ مگر نہیں بلکہ قرآن قلب مطہر پر آزد تو علی دو شی مطہر پر چڑھل پہنچ رہی ہے ناہات۔ بس اب اس سے زیادہ زحمت سماحت نہیں دوں گا۔ قرآن کی تلاوت عبادت، تو علی کی زیادت عبادت۔

بھی میں کیسے اپنے سنتے والوں کی خدمت میں عرض کروں۔ قرآن برابر ہے علی کے۔ علی برابر ہے قرآن کے۔ لیکن ایک فرق مجھ سے سنتے جاؤ۔ قرآن برابر ہے علی کے، اور علی برابر ہے قرآن کے لیکن اللہ نے ایک فرق رکھ دیا۔ اگر بیٹھے ہوئے قرآن، قرآن کہتے رہو تو یہ عبادت نہیں ہے۔ لیکن اگر بیٹھے ہوئے علی کہتے رہو۔ تو یہ عبادت ہے۔ صلوات۔

آج کی حد تک اس سے زیادہ گزارش نہیں کروں گا۔ میں بات کو اس مرحلے پر روک رہا ہوں، تو جہات میڈول رہیں۔ بات رک گئی۔ قرآن، صامت ہے۔ علی، ناطق ہے۔ پچھے گود میں آیا پڑھ رہا تھا قرآن۔ خدا کی قسم میں نے اس روایت پر کبھی شبے نہیں کیا کہ تین دن کا علی میرے رسول کے ہاتھوں میں آکر قرآن پڑھے اس لئے کہ وہ رسول جس کے ہاتھوں پر ٹکریاں بولنے لگیں اگر پچھے بولے تو تجب کیا ہے؟ بس میرے دوستو میرے عزیزو اب اس سے زیادہ زحمت سماحت نہیں دوں گا۔ تم میری آواز کی خشکی دیکھ رہے ہو۔ بس ایک جملے سے جاؤں گا مصائب کی طرف۔ آج حرم کی نویں تاریخ ہے۔ تم ایک مظلوم پسند قوم ہو۔ یہ تابوت، یہ علم، یہ ذوالجناح یہ علی اصغر کا جھول۔ اس بات کے گواہ ہیں کہ ہم ایک مظلوم کا ماتم کرنے کے لئے ہیچ ہوئے ہیں۔ ایسا مظلوم جو ہم سے جدا ہو گیا۔

اور اگر مجھے شکریہ ادا کرنے کی عادت ہوتی تو میں شکریہ ادا کرتا۔ کہ تم نے

بڑی رحمت فرمائی تم نے مسلسل نو گھنٹے اس گرمی میں مجھے ساعت کیا۔ لیکن میں تو عادی نہیں ہوں شکریہ ادا کرنے کا۔ اس لئے کہ میں ذکر آل محمد کر رہا ہوں تم اس ذکر کی ساعت کر رہے ہو ٹھیک ہے۔ اور اگر میں اگر میں عادی ہو تا نا شکریہ ادا کرنے کا جب بھی آج کے دن میں شکریہ ادا نہ کرتا۔

بھی میں کون ہوں شکریہ ادا کرنے والا؟ شکریہ تو وہ بی بی ادا کرے گی جس نے پچھی پیس کر حسینؑ کو پالا تھا۔ خدا تمہارے گھروں کو محفوظ رکھے۔ اس گھر کے صدقے میں جو عاشور کے دن اُبڑ گیا۔ خدا تمہاری بیسیوں کی گودیوں کو آباد رکھے اس پچے کے صدقے میں۔ خدا تمہاری بچیوں کو شادوں آباد رکھے اس پچی کے تصدق میں جو راہ کوفہ و شام میں طمأنی کھاتی ہوئی گئی ہے۔

جاوہ اور بڑے اطمینان سے ماتم کرتے ہوئے جاؤ۔ جاؤ اور بڑے سکون کے ساتھ ماتم کرتے ہوئے جاؤ۔ جاؤ اور بڑے اطمینان سے اپنے تمثیلات کو لئے ہوئے جاؤ۔ اس لئے کہ میں تمہارے جلوس کے پیچھے کسی بی بی کی آواز محسوس کر رہا ہوں۔ کہ بار الہامیرے پچے کے عزاداروں کو محفوظ رکھ۔ اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

ایک منزل آئی میرا مولا اکیلا ہو۔ اور اکیلا ہونے کے بعد بھی جعلے سننا۔ جب میرا مولیٰ اکیلا ہوا تو ایک مرتبہ باہر آیا اور باہر آنے کے بعد اس نے آواز دی۔ این! این! حبیب ابن مظاہر۔ این! این! مسلم ابن عوسجہ۔ این! این! زہیر ابن قین کہاں ہیں حبیب؟ کہاں ہیں مسلم؟ کہاں ہیں زہیر؟۔ ارے کہاں ہے میرا عباس؟ کہاں ہے اکبر۔ اجر کم علی اللہ۔

تاریخیں لکھتی ہیں کہ جب حسینؑ لاشوں کو آواز دے رہے تھے تو لاشوں میں کروٹوں کے آثار تھے۔ پھر خود ہی حسینؑ نے جواب دیا کہ انہیں موت نے ہم سے جدا کر دیا وہ ممکن نہیں تھا کہ یہ ہماری آواز پر نہ آ جاتے۔

یہ کہہ کر حسینؑ میدان میں آئے۔ اور تین غرے بلند کئے۔ هل من تاصر ینصرنا۔ هل من مغيث یغیثنا۔ هل من ذاب یذب عن حرم

رسول اللہ ہے کوئی ہماری مدد کرنے والا۔ ہے کوئی ہمارے استغاثہ پر لبیک کہنے والا۔  
ہے کوئی حرم محمدؐ کی حفاظت کرنے والا۔ روپکے نارو پکے۔ جملے حسینؑ کے پھر سندا۔  
هل من ناصر ینصرنا۔ ہے کوئی ہماری مدد کرنے والا۔

هل من مغیث یغیثنا ہے کوئی ہمارے استغاثہ پر لبیک کہنے والا۔

هل من ذاب یذب عن حرم رسول اللہ ہے کوئی حرم رسولؐ کی  
حفاظت کرنے والا۔

فوج زینؑ کا راوی کہتا ہے کہ جیسے ہی حسینؑ نے استغاثہ کی آواز بلند کی حسینؑ  
کے دو نیمیوں میں میں چل ہوئی۔ ایک خیمہ سے بیمار بیٹھا تو ناہوا نیزہ لئے ہوئے باہر آیا۔  
چلا مقلہ کی طرف۔ چلامیدان کی طرف ایک مرتبہ حسینؑ نے ام کلثومؑ کو پکارا۔  
”خزینی ام کلثوم“ سید سجادؑ کو روکو۔ جب آئی ہیں ناہاتھ تھامنے کے  
لئے تو بڑی بے کسی سے بڑی آس سے سجادؑ نے روک کر کہا پھوپھی ایام آپ نے نہیں  
دیکھا میرا بابا پکار رہا تھا۔ میرا بابا بامداد کے لئے پکار رہا تھا۔

حسینؑ دوڑتے ہوئے آئے، سجادؑ کو اپنی گود میں لیا۔ سجادؑ کو خیمہ میں بٹھایا اور کہا  
تم۔ اسرار امامت کے وارث ہو۔ سجادؑ نے میں آؤ۔ یہ ایک خیمہ تھا جس سے یہ رد عمل  
سامنے آیا اور دوسرا خیمہ۔

کسی خیمے میں بیسوں کے رونے کی آواز بلند ہو گئی۔ حسینؑ دوڑتے ہوئے خیمے  
کے دروازے پر آئے۔ کہا بیسوں ہوا کیا؟ تو شہزادی زینبؑ نے کہا بھیا جیسے ہی تمہاری  
آواز بلند ہوئی هل من ناصر ینصرنا پچے نے اپنے آپ کو جھولے سے گردایا۔  
اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

کہا لاو بہن، اصغر کو میری گود میں دے دو۔ ارباب مقاتل لکھتے ہیں کہ شہزادی  
زینبؑ نے جواب دیا کہ بھیا پچھے کسی کی گود میں نہیں جا رہا ہے۔ حسینؑ نے میں آئے  
پچھے لپک کر حسینؑ کی گود میں آگیا۔ تم نے گریہ کیا، مجلس تمام ہو گئی۔

حسینؑ میدان میں آئے۔ اور آنے کے بعد آواز دی۔ اے قوم اشقيا، اس کی

مال کا دودھ خشک ہو گیا ہے۔ اور اسے تین شبانہ روز سے پانی نہیں ملا اگر تم یہ سمجھتے ہو کہ حسینؑ اس کے بہانے سے خود پی لے گا تو حسینؑ اسے جلتی ریت پر لٹادیتا ہے۔ حسینؑ نے بچے کو لٹایا۔ دور کھڑے ہو گئے جب کوئی جواب نہ آیا تو پھر قریب آئے کہا بیٹے فوج کو تیرے باپ کی بات پر اعتبار نہیں ہے۔ اب تو خود ذرا اپنی پیاس بتلادے۔ بچے کو بلند کیا۔ بچے نے سوکھی زبان باہر نکالی ادھر سے حملہ کا تیر چلا

### اجر کم علی اللہ، اجر کم علی اللہ

بس آخری جملے ہیں تقریر کے ادھر سے حملہ کا تیر چلا۔ بچہ اپنے باپ کے ہاتھوں میں منقلب ہو گیا۔ سننا شہزادے کا ماتم ہے علی اصغر کا ماتم ہے ایک مرتبہ حسینؑ نے عبا کا سایہ کیا اصغر کے لاشے پر۔ اور پلٹے۔ ربب سے کہہ کے چلے تھے کہ میں تمہارے بیٹے کو اپنی پلا کے لاوں۔ اب لاش پہنچانی ہے ربب تک۔ حسینؑ کیا کرے؟

تو ایک مرتبہ حسینؑ نے ہمت باندھی اور کہا۔

**اَنَّ اللَّهَ وَ اَنَا الَّذِي رَاجَعُونَ رَضَا بِقَضَائِهِ وَ تَسْلِيمًا لِّاْمَرِهِ۔**

سات مرتبہ حسینؑ آگے بڑھے سات مرتبہ بیچھے بڑھے۔ ایک مرتبہ امامت کے دل کو مضبوط کیا۔ خیسے کے درازے پر آئے۔ کہا رب باب ذرا بیری بات سننا۔ ام ربب دروازے پر آئی۔ ایک مرتبہ حسینؑ نے امام ربب کی آنکھوں میں آنکھیں ڈالیں کہا۔ ربب میں کون ہوں؟

کہا آپ میرے والی ہیں، آپ میرے وارث ہیں، آپ امام وقت ہیں، آپ فرزند رسولؐ ہیں۔ تو کہا ربب اگر میں کچھ کہوں تو میری بات کو مانوں۔ کہا مولیٰ مانوں گی۔ ایک مرتبہ عبا کا دامن ہٹایا کہ ربب پانی تو نہ پلا سکا رے تیرے بچے کا لاشہ لایا ہوں۔ ربب نے بال کھوں دیئے۔ علی اصغر کا خون لیا اپنے بالوں پر مانا شروع کیا کہا ایسے بچے بھی ذبح ہو جاتے ہیں ہمیں معلوم نہیں تھا۔

## مجلس شام غریبیاں

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ۝

اَلَّمْ تَرَوْا اَنَّ اللّٰهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ  
وَاسْبَغَ عَلٰيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَنْ  
يُجَادِلُ فِي اللّٰهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَابٌ مُنِيْرٌ ۝  
(سُورَةُ لُقْبَانَ، آیَتُ ۲۰)

### صلوات

عزیزان محترم! سورہ لقمان قرآن مجید کا اکتیسوان سورہ ہے اور میں نے اس  
متبرک اور معزز و محترم اجتماع کے لئے اس سورہ کی بیسویں آیت کی تلاوت کا شرف  
حاصل کیا۔ اس آیہ مبارکہ میں پروردگار عالم نے یہ ارشاد فرمایا کہ

”اَلَّمْ تَرَوَا اَنَّ اللّٰهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوٰتِ وَمَا فِي  
الْاَرْضِ“۔ کیا تم نے یہ نہیں دیکھا کہ اللہ نے آسمان و زمین کی چیزوں کو تمہارے  
لئے کس طریقے سے سخّر کر دیا ہے۔

”وَاسْبَغَ عَلٰيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً“۔ اور اللہ نے تمہیں اپنی بے  
شمار نعمتیں عطا کیں اپنی لا تعداد نعمتیں عطا کی ہیں۔

”ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً“ ایسی نعمتیں جو ظاہری ہیں جو تمہیں نظر آرہی ہیں  
”بَاطِنَةً“ اور کچھ ایسی نعمتیں بھی ہیں جو باطنی ہیں۔ ان نعمتوں کے باوجود  
”وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللّٰهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا

کتاب منیر انسانوں میں ایسے بھی ہیں کہ نعمتیں لینے کے باوجود اللہ پر بحث کے لئے آمادہ ہو جاتے ہیں۔ نہ ان کے پاس علم ہوتا ہے نہ ہدایت ہوتی ہے۔ نہ کتاب ہوتی ہے۔

”وَاسْبِعْ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً“۔ اللہ نے تم پر اپنی نعمتیں برسائیں۔ اللہ نے تمہیں بھرپور طریقے سے نعمتیں دی ہیں۔ نعمت ایک بڑے وسیع مفہوم کا لفظ ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ ہر وہ شے جو انسان کو فائدہ پہنچائے۔ بھی پہلے نعمت کا مفہوم تو سمجھ لو پھر سمجھ میں آئے گا پروردگار نے نعمتیں کیا دیں۔ نعمت کہتے ہیں ہر اس شے کو جو انسان کو فائدہ پہنچائے۔

ایک پورا بیرون اگراف ہے سورہ خل میں جہاں پروردگار نے اپنی نعمتیں گنوائیں۔

گزرتے ہوئے گنوائیں۔

وَاللَّهُ فَصَلَّى بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي الرِّزْقِ۝ فَمَا الَّذِينَ فُضِّلُوا۝ إِرَآدَى رِزْقِهِمْ عَلَىٰ مَا مَلَكُتُ أَيْمَانُهُمْ فَهُمْ فِي هِسَابٍ سَوَاءٌ طَّافِعَةٌ مِّنْ رِزْقِهِمْ لِمَنْ يَعْلَمُ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَرَى۝ (سورہ خل آیت ۱۷) اللہ نے تم میں سے بعض کو بعض پر رزق میں فضیلت دی ہے۔ بھی کیا کمال کی آیت ہے۔ فَمَا الَّذِينَ فُضِّلُوا۝ تُو جن کے پاس رزق زیادہ آگیا ہے۔

”بِرَآدَى رِزْقِهِمْ عَلَىٰ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُهُمْ“۔ جن کے پاس رزق زیادہ آگیا ہے وہ غریبوں کی طرف پلکاتے کیوں نہیں۔ یہ نہیں کہا کہ دیتے کیوں نہیں۔ پلکاتے کیوں نہیں۔ حق ان کا تھا آیا تمہارے پاس۔ پالیسی دی پروردگار عالم نے اس آیہ مبارکہ میں کہ کسب معاش میں فضیلتیں ہیں۔ استعمال میں برابر ہیں۔

”فَهُمْ فِي هِسَابٍ سَوَاءٌ“ استعمال میں سب برابر ہیں۔

”أَفَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَعْجِذُونَ“ کیا ہو گیا ہے کہ یہ اللہ کی نعمت کا انکار کرتے ہیں۔ وسعت رزق نعمت ہے۔

وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفَسِّكُمْ أَزْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ أَزْوَاجِكُمْ بَنِينَ

وَ حَفَّةٌ وَ رَزَقْكُم مِنَ الطَّيِّبَاتِ أَفَإِلْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَ بِنِعْمَتِ اللَّهِ هُمْ يَكْفُرُونَ۔ (سورہ خل ۷۲ آیت)

اللہ نے تمہاری ہی طبیعت سے اور تمہارے ہی مزاج سے تمہیں شریک زندگی عطا کیا۔ اور اس شریک زندگی کے ذریعے تمہاری نسل کو بقا عطا کی۔ اور وہ نسل آگے بڑھی اولاد کی صورت میں۔ پتوں کی صورت میں۔

”وَرَزَقَكُم مِنَ الطَّيِّبَاتِ“ اور اللہ نے تمہیں پاک و پاکیزہ رزق عطا کیا۔ ”أَفَإِلْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ“ اتنی نعمتوں کے باوجود ایمان باطل پر رکھتے ہو تو شریک زندگی نعمت بھی کمال کی بات ہے۔ نسل نعمت، اولاد نعمت بقاۓ نسل نعمت اور پھر آگے بڑھ کے نو آئیوں کے بعد کہا۔

وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِمَّا خَلَقَ طَلَالًا وَ جَعَلَ لَكُم مِمَّا جَعَلَ لَكُم مِمَّا أَكَنَنَا وَ جَعَلَ لَكُم سَرَابِيلَ تَقِيَّكُمُ الْحَرَقُ وَ سَرَابِيلَ تَقِيَّكُمْ بَاسِكُمْ طَ كَذَلِكَ يُتَمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ ۝ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلْغُ الْمُبِينُ ۝ يَعْرُفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنَكِّرُونَهَا وَ أَكْثُرُهُمُ الْكَافِرُونَ (سورہ خل آیات ۸۲-۸۳)۔

اللہ نے تمہیں پہاڑ دیئے۔ اللہ نے تمہیں پہاڑوں میں گار دیئے۔ اللہ نے تمہیں سایہ دیا اگر مسلسل دھوپ رہتی تو جل جاتے۔ دیکھو، کس مقام سے قرآن نعمتوں کا تعارف کر رہا ہے۔ اور اس کے بعد پروردگار نے آواز دی۔

”وَجَعَلَ لَكُم سَرَابِيلَ تَقِيَّكُمُ الْحَرَقُ وَ سَرَابِيلَ تَقِيَّكُمْ بَاسِكُمْ۔“

اللہ نے تمہیں لباس سکھلائے۔ سردیوں کے بھی گرمیوں کے بھی۔

”كَذَلِكَ يُتَمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ۔“ اللہ اپنی نعمتوں کو اسی طریقے سے تم پر مکمل کرتا ہے۔

”لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ۔“ تاکہ تم مسلمان بن جاؤ۔ تو نعمتیں اس لئے دیں کہ مسلمان بن جاؤ۔ ظالم بنے کے لئے نہیں دیں۔ نعمت اس لئے دی، کہ مسلمان بنوئہ کہ

اطاعت کو کم کر دو ظلم کے لئے تمہیں نعمتیں نہیں دیں یا زمینوں کی رگوں سے طاقتون کو نچوڑ کر ایئی دہشت کا اعلان کرو اس لئے نعمتیں نہیں دی۔

بھی عجیب مرحلہ فکر ہے جہاں سننے والوں کو روکنا چاہ رہا ہوں بھی یہ جو سلسلہ ہے ناد سمعت رزق نعمت، پانی نعمت، لباس نعمت، پہاڑ نعمت، پہاڑوں کے غار نعمت، شریک زندگی نعمت، اچھا لباس نعمت، مکان نعمت، سواری نعمت۔ میں نے آئینہں چھوڑ دی ہیں درمیان سے۔

اچھا تو یہ وہ نعمتیں ہیں ظاہری ہیں جو تمہاری نگاہوں کے سامنے ہیں جو تمہاری نگاہوں کی ریخ (Range) میں ہیں یہ وہ نعمتیں ہیں۔ لیکن عجیب بات یہ ہے کہ جو نعمتیں گتوائیں ان میں سے کسی کو دوام نہیں ہے۔ کسی کو ظہر اور نہیں اور جو فلسفہ سورہ والعصر میں تھا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝ وَالْعَصِيرِ ۝ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي  
خُسْرٍ ۝ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ  
وَتَوَاصَوْا بِالصَّبَرَةِ ۝ گزرتے ہوئے زمانے کی قسم ادھر زمانہ بدلا ادھر چیزیں  
بدلیں۔ نہ علم ٹھہرتا ہے نہ فلسفہ ٹھہرتا ہے۔ نہ کتابیں ٹھہری ہیں۔ اور اگر کوئی فلسفہ  
رک جاتا تو آج بھی ہم عہد سقوط میں زندہ ہوتے۔

تو تمہاری دنیا وہ جس کی ہر نعمت گزر جائے۔ زوال پذیر ہے، فنا پر آمادہ ہے، ختم ہو جانے والی ہے اور ایک دنیا وہ جس کی ہر نعمت کو دوام ہے۔ ہر نعمت کو ٹھہراؤ ہے۔ ہر نعمت کو بیٹھگی ہے۔ تو تمہاری دنیا کا نام ہے دنیاک اُس دنیا کا نام ہے آخرت کہ جہاں کی ہر شے دائی ہے، سنواں لئے کہ، کسی مرحلے تک لے جانا چاہ رہا ہوں۔ اور اس مرحلے تک لے جانے کے لئے اس تسلسل کی ضرورت ہے۔

تو دنیا کی کوئی نعمت ٹھہر تی نہیں، ٹھیک۔ لیکن ایک دنیا اس دنیا سے پرے ہے۔ دنیا کے تقریباً سلسلے مذاہب اس کو تسلیم کرتے ہیں کہ ایک دنیا اس دنیا سے مادر ہے۔ اس دنیا کے بعد ایک دنیا ہے اس دنیا کی ہر نعمت ٹھہر تی ہے۔ اور ہم نے

سمجھانے کے لئے اس دنیا کا نام جنت رکھا۔ تو قرآن نے یہی لفظ دیا تھیک۔ وہ دنیا جس میں ہر نعمت ٹھہر جائے گی اس کا نام ہے جنت۔ تو یہ ساری نعمتیں جو دنیا کی ہیں فنا ہونے والی۔ جنت کی ہر نعمت ٹھہر نے والی۔

جنت خود نعمت اور جو جنت لے جائے۔ اگر دامی نعمتوں کی تمنا ہے۔ تو جنت میں جاؤ تو جو نعمت تک لے جائے وہ خود بھی نعمت، جنت نعمت اور جنت نہیں ملے گی جب تک دین پر نہ آؤ۔ اس لئے دین نعمت اور دین نام ہے اتباع محمدؐ کا اس لئے محمدؐ نعمت۔

بھی یہی تو سبب ہے کہ قرآن مجید نے دو مقالات پر میرے نبی کو نعمت کہا اور سنو۔ اب جو دو آیتیں میں اپنے سنتے والوں کی خدمت میں ہدیہ کر رہا ہوں انہیں میں نے اسی مثبر سے ۱۳۲۱ھ میں ہدیہ کیا تھا۔ اور آج استدلال میں تبدیلی کر رہا ہوں میرا نبی نعمت ہے سورہ نحل سو لہوں سورہ قرآن کا اور دو مسلسل آیات۔ ۱۱۲ اور ۱۱۳۔ بھی دیکھنا نعمت۔

وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ أَمْمَةً مُطْمَئِنَةً يَاتِيهَا رِزْقُهَا رَغْدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرُتْ بِاَنَّهُمْ أَنْعَمُ اللَّهُ فَإِذَا قَهَا اللَّهُ لِبَاسُ الْجَمْعَوْعِ وَالْحَجَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ۝ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مَّا هُمْ بِهِمْ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَالِمُونَ۝ اللَّهُ تَعَالَى سامنے اس بستی کی مثال بیان کرتا ہے۔ بھی دو لفظ ہیں نا بستی میں امن بھی تھا بستی میں اطمینان بھی تھا۔ بتاؤ ان دونوں لکھنوں میں فرق کیا ہے۔ قرآن بے مصرف کوئی لفظ استعمال نہیں کرتا۔ بتاؤ امن اور اطمینان میں فرق کیا ہے۔ امن سڑکوں کا۔ اطمینان گھر کا۔

ضرب اللَّهِ مثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ أَمْمَةً مُطْمَئِنَةً يَاتِيهَا رِزْقُهَا رَغْدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ۔ اور سنوا امن اور اطمینان والی بستی میں رزق کھج کر ساری دنیا سے پہنچ رہا تھا۔ سن لیا۔ امن بھی ہے اطمینان بھی ہے، رزق و افر بھی ہے۔ ”فَكَفَرُتْ بِاَنَّهُمْ أَنْعَمُ اللَّهُ“۔ اس بستی کے رہنے والوں نے اللہ کی نعمتوں کو

کفران کر دیا۔ توجہ رہے۔

”فَإِذَا قَهَا اللَّهُ لِبَاسُ الْجُوعِ وَالْخُوفُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ“۔

جب انہوں نے کفران نعمت کیا اللہ کی نعمت ٹھکر دی۔ تو اللہ نے کیا کیا؟ اللہ نے ان پر دو عذاب بھیج دیے۔ ایک بھوک کا عذاب دوسرا خوف کا عذاب۔

”بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ“۔ اور یہ عذاب ابتدائی نہیں تھے۔ ان کے کرتوت کا نتیجہ تھے۔ اللہ نے ان پر رزق کا عذاب بھیجا، خوف کا عذاب بھیجا آج دنیا کے دو ہی بڑے مسئلے ہیں تیرا کوئی نہیں ہے۔ آج کی دنیا میں زر نقد میں قوت خرید کا کم ہونا کیا یہ بھوک نہیں ہے۔ پوری دنیا کی، میکیٹ پر گفتگو کر رہا ہوں۔ آج زر نقد کی قوت خرید نہیں رہی۔ بھوک کے آثار ہیں یا نہیں ہم اشیاء نہیں خرید سکتے۔ بھوک کے آثار ہیں یا نہیں۔

افریقہ کو چھوڑو مشرقی ایشیا کے بعض شہروں کو۔ آج کھاتے پیتے ملکوں میں قحط کے آثار ہیں یا نہیں اور روٹی کے مسئلے پر بڑی طاقتیں ٹوٹی یا نہیں ٹوٹیں۔ یعنی کمال ہو گیا خدا کی قسم وہ خوکہ رہے تھے کہ ہم نے روٹی کا مسئلہ حل کر دیا۔ وہی روٹی کے مسئلے پر ٹوٹ گئے۔ ٹھیک ہے نا۔ اچھا تو، پہلا بڑا مسئلہ خطا کا مسئلہ، بھوک کا مسئلہ، روٹی کا مسئلہ، اور دوسرا بڑا مسئلہ خوف کا مسئلہ۔

بھی بہت توجہ رہے خدا کی قسم خوف کا مسئلہ۔ آج ایک قوم کو دوسری قوم سے خوف ہے۔ ایک ملک کو دوسرے ملک سے خوف ہے۔ تو دوسرا بڑا مسئلہ خوف کا مسئلہ ہے ہمیشہ سے۔ قرآن نے فصلہ دے دیا کہ ہمیشہ سے انسانیت کے دو ہی بڑے مسئلے ایک جو ع کا مسئلہ۔ ”ج و ع۔“ جو ع کے معنی بھوک دوسرا خوف کا مسئلہ۔ ”خ و ف۔“ خوف کے معنی ڈر۔

تو پوری انسانیت کے دو ہی بڑے مسئلے ہیں۔ یا جو ع ہے یا خوف ہے۔ پروردگار عذاب آگیلہ اس سمعتی پر۔ اور خوف اور بھوک کا عذاب آیا۔ تو مالک عذاب آیا یوں؟ کہا بعد کی آیت پڑھو۔

ولقد جاء هم رسول منهم فکذبواه۔ بھی وہ تو نعمت جس کا انکار کیا وہ رسول تھا۔ عجیب بات ہے پوری دنیا کے مسلمان خوف میں بھلا ہیں۔ مہنگائی کے عفریت کے پچھے پوری دنیا کے مسلمانوں کے سروں پر منڈلار ہے ہیں۔ تو کہیں ایسا تو نہیں کہ زبان سے کلمہ پڑھ رہا ہو۔ لیکن عمل میں اتباع محمدؐ ہو۔ اب جانتے ہو۔ جوئے سے اور خوف سے بچنے کا طریقہ کیا ہے۔ بھی طریقہ بھی قرآن نے لکھا دیا ہے۔

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝ لَا يَلِفْ قُرْيَاشٌ ۝ الْفِهْمُ رِحْلَةُ  
الشَّتَاءِ وَالصَّيْفِ ۝ فَلَيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ ۝ الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ  
جُوعٍ ۝ وَأَنْهَمْ مِنْ خَوْفٍ ۝ (سورہ قریش) بھی اللہ کی عبادت کرو۔ یہ اللہ وہ  
ہے جس نے قریش کے خوف کو امن سے بدل دیا۔ جس نے قریش کی بھوک کو سیری  
سے تبدیل کر دیا۔ طعام بھی دیا امن بھی دیا۔ بھی یہیں تو روکوں گا اپنے سنے والوں  
کو۔ سورہ نحل میں عذاب دکھلایا۔ سورہ قریش میں عذاب کو ثالثے کا طریقہ بتایا اور اگر  
یقین نہ ہو تو ذرا سورہ قریش کے اوپر کا سورہ دیکھو۔ وہ سورہ تمہیں پوری پہچان ملتا  
ہے گا۔**

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝ الْمُ تَرْكِيفَ فَعَلَ رَبُّكَ  
بِاَصْحَابِ الْفَيْلِ ۝ اَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ ۝ وَأَرْسَلَ  
عَلَيْهِمْ طَيْرًا اَنَابِيلًا ۝ تَرْمِيْهُمْ بِعَجَارَةٍ مِنْ سَجَيْلٍ ۝ فَجَعَلَهُمْ  
كَعَصْفِ مَا كُوْلٌ (سورہ فیل آیات ۱۴-۱۵) سر نامہ کام کی آیت بھول گئے۔ اَلَمْ  
تَرَوْ اَرَابِ سورہ فیل۔ تم نے کیا نہیں دیکھا کہ تمہارے رب نے ہاتھی والوں کا کیا  
انجام کیا۔ ہاتھی علامت ہے طاقت کی۔**

”الْمُ تَرْكِيفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِاَصْحَابِ الْفَيْلِ“۔ تم نے نہیں دیکھا کہ  
اللہ نے ہاتھی والوں کا انجام کیا کیا۔

”الَّمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ“۔ کیا اللہ نے ان کے مکر کو توڑ کے  
نہیں رکھ دیا۔

**وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَايِيلَ۔ اللَّهُ نَعْلَمُ بِمَا أَنْهَا تَحْتِي وَالْوَلَوْنِ پَرْ طَيْرًا**  
پرندوں کو۔ ابائیل جھنڈ کے جھنڈ آئے۔

**”تَرْمِيْهُمْ بِعِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ“**۔ مٹی کی چھوٹی چھوٹی کنکریاں ان کے پنجوں میں تھیں۔ ایک تو پرندہ ہی کتنا بڑا۔ بھی اس پرندہ کی کیت کیا ہے۔ بہت چھوٹا پرندہ ہے۔ اور ان پرندوں کے پنجوں میں چھوٹی چھوٹی کنکریاں۔

**تَرْمِيْهُمْ بِعِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ۔ فَجَعَلَهُمْ كَعْصَفٍ مَاكُولٍ**  
پروردگار نے انہیں کھائے ہوئے بھوسے کی مانند بنادیا۔ بھی توجہ رہے ہا تھی والوں کا انجمام سامنے ہے۔ ہاتھی کے مقابلے پر پرندے آئے۔ اور پرندے بھیجے اللہ نے۔ کوئی پرندہ سوچ لیتا کہ بھی اتنے بڑے ہاتھی کے مقابلے میں کیا کروں گا۔

اگر سوچ لیتے پرندے تو کنکریاں گرائے بغیر پلٹ جاتے لیکن کیونکہ اللہ کے بھیجے ہوئے تھے۔ اس لئے کام کے بغیر میدان سے پلٹ کے نہیں جائیں گے۔ اللہ کا بھیجا ہوا اذن الہی کے بغیر میدان نہیں چھوڑتا۔ اور اللہ کے بھیجے ہوئے کے کسی عمل میں خطا کا امکان نہیں ہوتا۔ یہ چھوٹے پرندے اللہ کے بھیجے ہوئے ہیں بھی کمال ہو گیا۔

ابرہہ میکن کا بڑا حاکم۔ ابڑہ اتنی بڑی طاقت کہ اللہ کا گھر گرانے آیا ہے۔ ایک کنکری سے مر گیا۔ بھی کمال ہو گیا کنکری سے مر گیا۔ نمرود اپنے زمانے کا بڑا بادشاہ ناک میں چھر گھس گیا چھر نے مار دیا۔ فرعون بہت ہی بڑا بادشاہ تھیں کی ایک موج نے اسے غرق کر دیا کمال ہو گیا نکمال ہو گیا۔ فرعون مرے نیل کی ایک ہلکی سی موج سے ٹھیک۔ نمرود مرے چھر سے۔ ابڑہ مرے پرندے کی کنکری سے۔

تو تاریخ انسانیت کا سب سے بڑا سبق یہ ہے کہ اللہ جب کسی بڑے کو ذلیل کرواتا ہے تو ہمیشہ چھوٹوں کے ہاتھ سے ذلیل کرواتا ہے۔ اور وہ انسان جو بڑی بڑی کر سیوں پر آیا اس کے دماغ میں آیا کہ ہم بڑے اس نے دوسرے ملکوں پر حملہ کروادیا۔ بھی یہی تو ہوتا رہا ہے نا۔ اس لئے نماز میں کہا ہاتھ اٹھا کے کہو ”اللہ اکبر“ بڑا کوئی

نہیں ہے بڑا وہ ہے۔

دیکھو نماز میں جو بنیادی عمل بتلا دیئے کہ اگر تم انسانیت کی حد میں رہنا چاہتے ہو تو نماز پڑھو ”اللہ اکبر“ بس بڑا اللہ ہے کوئی بڑا نہیں ہے۔ اور سنو اپنی پیشانی کو اس کی بارگاہ میں زمین پر رکھ دو۔ کیا شریف ترین عمل ہے۔ سنتا خدا کی قسم سنتا کچھ کہنا چاہ رہا ہوں۔ اپنی پیشانی اپنے سر کو زمین پر رکھ دو۔ اور اعتراف کرو کہ اسی زمین سے آئے ہیں۔

سنتا خدا کی قسم سنتا۔ دیکھو تم میں اور جانور میں جو بنیادی فرق ہے وہ بتاؤ۔ دیکھتا جانور بھی ہے دیکھتے تم بھی ہو آنکھوں سے دیکھتے ہو۔ سنتا جانور بھی ہے سنتا تم بھی ہو کافوں سے سنتے ہو۔ سورہ بلد میں آواز دی۔

اللَّمَ نَجْعَلُ لَهُ عَيْنَيْنِ ۝ وَلِسَانًا ۝ وَ شَفَتَيْنِ ۝ وَ هَدَيْنَهُ  
النَّجْدَيْنِ ۝ کیا ہم نے انسان کو دو آنکھیں نہیں دی کیا ہم نے انسان کو ایک زبان اور دو ہوتے نہیں دیئے۔ دیکھو بھی توجہ ہے۔ ساعت سر میں، بصارت سر میں، گویاں اور بولنے کی قوت سر میں، شعور سر میں، عقل سر میں جو مرکز انسانیت ہو۔ اس پورے کے پورے کو اس کی بارگاہ میں رکھ دو۔ صلوات۔

بھی شریف ترین حصہ ہے اور بلند ترین حصہ ہے سر جسم انسانی کا اسی لئے میرے نبی نے کہدی ہے پر ہاتھ رکھ کے کہا کہ ”یا علی انت منی بمنزلة راس من الجسد۔“ علی مجھ میں اور مجھ میں وہی نسبت ہے جو جد کو سر سے ہوتی ہے۔ یعنی میں اپنے لفظوں میں عرض کروں۔ علی تو میر اسر ہے۔ یعنی میرا دیکھنا تیرا دیکھنا، میرا سنتا تیرا سنتا، میرا بولنا تیرا بولنا، میرا سکوت، تیرا سکوت۔ تواب قیامت تک سنت محمد کی تشریع علی سے ملے گی۔ اب پھر واپس چلو۔

سورہ آل عمران میں کہا محمد نعمت۔ سورہ نحل میں کہا میرا محمد رسول نعمت۔ بھی سنو گے۔ سورہ فاطر ذرا سنتے جاؤ۔ ۵۳۰ وال سورہ قرآن مجید کا اور اس سورہ کی تیسری آیت کیا کمال کی آیت ہے۔

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ طَهْ لِمَنْ خَالقَ عَنْ رَبِّهِ  
يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ طَلَاقَ إِلَّا هُوَ فَانِي تُوْفِكُونَ۔

انسانوں نعمت کو سمجھو کیا اللہ کے علاوہ کوئی اور بھی اللہ ہے۔ توحید نعمت تو سورہ فاطر ۳۵ وال سورہ تیری آیت کیا فرمایا قرآن نے توحید اللہ کا ایک ہونا نعمت اور اب سورہ نون وال قلم۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝ وَالْقَلْمَ وَمَا يَسْطُرُونَ ۝ مَا  
أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ۝ نون کی قسم قلم کی قسم اور جو مستقبل میں تحریر لکھی جائے گی اس کی قسم۔

مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ۝ حبیب تیرے پاس تو تیرے رب کی نعمت ہے۔ تو مجھوں نہیں ہے۔ جہاں نعمت ہو گئی وہاں جنون نہیں ہو گا۔ جہاں جنون ہو گا وہاں نعمت نہیں ہو گی۔ کسی مشرک سردار نے میرے نبی کو مجھوں کہا ہو گا۔ تو قرآن نے آواز دے دی کہ حبیب مجھوں تو نہیں ہے تجھے کہنے والا مجھوں ہے۔ صلوات اب ایک آیت ہدیہ کر رہا ہوں اور بہت قریب ہو کے ہدیہ کر رہا ہوں۔ توحید نعمت سورہ فاطر، نبوت نعمت سورہ نون وال قلم، اور اب مجھ نہیں معلوم کہ ولایت کیا ہے۔ لیکن اتنا جانتا ہوں کہ مولائیت کے اعلان کے بعد پروردگار نے آواز دی۔

الْيَوْمَ أَكْلَمْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَنْتَمْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي۔ (سورہ المائدہ آیت ۳۰) یہ نعمت ہدایت کا تذکرہ ہے۔

”اَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ“ مالک تو ہدایت کر دے۔ سیدھے راستے کی طرف

”اَهْدِنَا“ میں مسلمان پڑھ رہا ہے۔ مالک تو ہماری ہدایت کر دے۔ توجہ ہدایت وہ کرے گا تو ہادی بنانے کا حق تمہیں نہیں دے گا۔ اسی لئے قرآن نے بار بار کہا ہے۔

اَرْسَلْنَا! اَرْسَلْنَا! ہم نے سمجھے ہیں رسول تم نے نہیں بنائے۔

**وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ فِيمَنْ هُدَى اللَّهُ (سورہ حکل آیت ۳۶)**

رسول ہر علاقے میں ہم نے بھیجے تم نے نہیں بنائے۔ سمجھ رہے ہوں۔ تو اب گفتگو تلخیص پار ہی ہے اس مرحلے پر۔ نبوت نعمت لیکن کسی نبی کو نعمت نہیں کہا سوائے میرے نبی کے۔ دوسرے انبیاء کا اس آخری نبی سے کیا مقابلہ ہے۔ بھی کیا بھول گئے آیہ ختم نبوت کو۔

**مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلِكُنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ طَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا (سورہ الحزاب آیت ۲۰)**

احزاب ۳۳ وال سورہ قرآن کا۔ محمد تمہارے مردوں میں سے کسی کا باپ نہیں ہے۔ بس وہ اللہ کا رسول ہے۔ انبیا کا خاتم ہے۔ ساری نبیوں میں میرے محمد پر ختم ہو رہی ہیں۔ سارے نبیوں میں میرے نبی میں فرق ہے۔ میرا نبی نعمت ہے میرا نبی نعمت ہے۔ لیکن دو مقامات سے میں نے آیتیں پڑھیں سارے انبیاء کی نبیوں میں نعمت ہیں۔ لیکن کسی نبی کے لئے لفظ نعمت استعمال نہیں ہو۔ تو بھی وہ جس پر نعمتیں اتریں۔ اور محمد وہ جو نعمت خود ہو، ٹھیک ہے۔ نبی وہ جن پر نعمتیں آئیں میرا نبی جو خود نعمت ہے۔ سمجھ گئے نا۔ میکی تو فرق ہے ہم کہتے ہیں آدم علیہ السلام نوح علیہ السلام، ابراہیم خلیل اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام لیکن وہ تو خالق ہے نا ان کا وہ کیا کہتا ہے اے آدم، اے نوح، اے ابراہیم، اے موسی، اے عیسیٰ، اے یحیٰ۔ تور وک سکتا ہے کوئی اللہ کو نام لینے سے؟ کون روکے گا سب کا نام لیاے آدم، اے نوح، اے ابراہیم، اے موسی، اے عیسیٰ، اے یحیٰ۔ نام لے رہا ہے نا لیکن پورے قرآن میں یا محمد و کھلادو۔ اے محمد نہیں ملے گا۔ اے محمد نہیں ملے گا۔ میرے نبی کو نام لے کر نہیں پکارا۔

**”یسیئن“ اے سید و سردار**

**”طَّهَ“ اے طیب و طالہر، ”یا ایها المزمل“، ”یا ایها المدثر“، اے چادر کے اوڑھنے والے۔ اے کمل کے اوڑھنے والے، بھی کمال ہو گیا، میرے محمد**

نے چادر اوڑھ لی۔ اب خدا کی نگاہ فقط ذات پر نہیں ہے چادر پر بھی ہے۔ تقریباً اس مرحلے پر آگئی ہے جہاں فصلہ ہو جانا ہے۔ بھی سننا! اے چادر کے اوڑھنے والے۔ میرے نبی نے چادر اوڑھی۔ خدا کی نگاہ فقط نبی کی ذات پر نہیں ہے اس پر بھی نگاہ ہے کہ نبی نے اوڑھا کیا ہے۔ کمال ہو گیا۔ اچھا میرے نبی نے کچھ دیر کے لئے کمبل اوڑھ لیا۔ اور کمبل انسان زندگی بھر نہیں اوڑھتا۔ جاڑوں میں اوڑھتا ہے۔ اور جاڑوں میں بھی اس وقت جب اسے سردی لگے۔ تو کمبل کا رشتہ میرے محمدؐ سے کتنی دیر کا بڑا عارضی بہت عارضی۔ اب رسولؐ نے کسی وقت چادر اوڑھ لی۔ کتنی دیر چادر کا رشتہ ہے میرے نبی سے بس تھوڑی دیر کا۔ کمال ہو گیا۔ اگر کوئی محبوب ہو۔ تو اس نے اوڑھا کیا اس پر بھی نگاہ ہوتی ہے۔

ٹھیک ہے نا توب میرے جملے کو بیار کھنا۔ کہ اگر کمبل اور چادر نے تھوڑی دیر کے لئے میرے نبی کو گود میں لے لیا۔ تو وہ خدا کے محبوب ہو گئے۔ تو وہ جو بارہ سال محمدؐ کو گود میں لئے بیٹھا رہا۔

وہ آئیہ ختم نبوت جہاں ابویت کی نفی تھی محمدؐ تمہارا باپ نہیں ہے۔ اور اب سورہ آل عمران کی آیت صرف ایک ٹکڑا پڑھوں گا۔ جس میں محمدؐ کی پوری شخصیت کی نفی کر دی۔ ”وَمَا مُحَمَّدٌ أَرْسُولٌ“۔ میں نے پوری آیت نہیں پڑھی۔

”وَمَا مُحَمَّدٌ“ محمدؐ کچھ نہیں ہے ”الا رسول“ بس رسولؐ ہے۔ عرض کروں مطلب اذات کی نفی کی، صفت کا اظہار کیا۔ نہیں ذرا اور لفظ بدل دوں دیکھو۔ اس آیت مبارکہ ابتدائی جملے میں۔

”وَمَا مُحَمَّدٌ أَرْسُولٌ“ اس میں شخص کی نفی ہے شخصیت کا انکار ہے۔ ایک ہوتا ہے شخص، ایک ہوتی ہے اس کی شخصیت۔ یہاں شخص کی نفی کر دی وہاں محمدؐ کچھ نہیں ہے۔ اچھا عبد اللہ کا بیٹا نہیں ہے؟ حضرت آمنہ کا بیٹا نہیں ہے؟

کیا ابو طالب کا بھتیجا نہیں ہے؟ کیا عبد امطلب کا پوتا نہیں ہے؟

کیا از واج مطہرات کا شوہر نہیں ہے؟ کیا فاطمہؓ کا باپ نہیں ہے؟

کیا علیؑ کا بھائی نہیں ہے؟ کیا حسینؑ کا نانا نہیں ہے؟  
 لیکن جب آیت نے کہہ دیا وہ محمدؐ تو محمدؐ کچھ نہیں ہے تو نہ کسی کا باپ ہے نہ  
 کسی کا بیٹا ہے نہ کسی کا بھیجا ہے نہ کسی کا شوہر ہے۔ بھی بہت توجہ نہ کسی کا نانا ہے نہ  
 کسی کا بھائی ہے بس میر ارسوں ہے۔

سنو یہیں لانا چاہرہ تھا۔ محمدؐ کو تم سمجھتے ہو نا وہ فاطمہؓ کا باپ ہے۔ لیکن اللہ فرمائہ  
 ہے! نہیں ہمار ارسوں ہے۔ تم سمجھتے ہو حسینؑ کا نانا ہے۔ نہیں ہمار ارسوں ہے۔ تم  
 سمجھتے ہو ابو طالبؓ کا بھیجا ہے۔ نہیں ہمار ارسوں ہے۔

تم سمجھتے ہو علیؑ کا بھائی ہے۔ نہیں بس ہمار ارسوں ہے۔

ایسا محمدؐ جو فقط ارسوں ہو اگر بیٹی کو دیکھ کر کھڑا ہو جائے تو باپ نہیں کھڑا ہو ا  
 رسالت کھڑی ہو گئی۔ اگر پچھا سے مدد مانگے تو پیچھے نے نہیں مانگی رسالت نے مدد  
 مانگی۔ اگر بھائی کو کندھے پر بلند کرے تو بھائی نے بلند نہیں کیا رسالت نے بلند کیا۔  
 اور اگر نواؤں کے لئے ناقہ بن جائے تو نانا نہیں بنار رسالت ناقہ بن گئی۔

عجیب مرحلہ فکر ہے کتاب و سنت دونوں میں جو بات کہی ہے نا بھی صحیح آیتیں  
 بھی حاضر کروں گا۔ روایتیں بھی پیش کروں گا عالم اسلام کی لیکن خلاصہ تو سنتے جاؤ نا۔  
 اللہ کہتا ہے قرآن میں اور میرے نبی نے مختلف حدیثوں میں کہا کہ دیکھو تم اس وقت  
 تک مومن نہیں ہو سکتے۔

کیا کمال کی بات ہے۔ کہ تم اس وقت مومن نہیں ہو سکتے جب تک اپنے باپ  
 سے، اپنے ماں سے اپنے بھائی سے اپنی قبیلہ سے اپنے عشیرے سے اپنی قوم سے  
 میرے محمدؐ کو زیادہ عزیز نہ رکھو۔ ایمان کا معیار ہے۔ تم اس وقت تک مومن نہیں  
 ہو۔ جب تک اپنے باپ سے زیادہ میرے محمدؐ کو دوست نہ رکھو۔

کیا کمال کی بات ہے۔ کہ اپنی ماں سے زیادہ میرے محمدؐ کو دوست نہ رکھو۔ اس  
 وقت تک تم مومن نہیں ہو۔ دیکھو یہ حکم خدا ہے کہ تمہاری ماں تمہارے لئے بڑی  
 محبوب ہو گی۔ لیکن اسے بعد میں چاہو میرے محمدؐ کو پہلے چاہو۔ کیا کمال کی بات ہے۔

بس میرے دوستو! میرے عزیز و اگلتوں مرحلے پر تختیص پار ہی ہے۔ اور اگر یہ بات پہنچ گئی تو میں سمجھوں گا کہ میری آج کی محنت سوارت ہو گئی۔ پھر سننا تمہاری ماں تمہارے لئے محبوب ہے۔ دیکھو اگر مسلمان ہو، اگر مومن ہو تو پہلے میرے محمد کو دوست رکھو۔ بعد میں اپنی ماں کو دوست رکھنا۔ ٹھیک ہے نا۔

کیا کمال کی بات ہے تمہارا باپ ہو گا تمہارے لئے بہت قابل عزت۔ اور قابل محبت لیکن اسے بعد میں چاہو۔ میرے محمد کو پہلے چاہو۔ ٹھیک تمہاری بہن تمہارا بیٹا ہوں گے محبت کے قابل انہیں بعد میں چاہو۔ میرے محمد کو پہلے چاہو۔

کیوں؟ بھی سنتے جاؤ۔ یہ نفیات ہے ہر شخص اپنوں سے محبت کرتا ہے۔ اپنوں سے اپنا باپ، اپنی ماں، اپنی بہن، اپنا بیٹا اپنی بیٹی اپنا مخلّہ اپنا گھر اپنے دوست۔ میں آپ کی ماں کا احترام کروں گا محبت نہیں کروں گا۔ محبت اپنی ماں سے کروں گا۔ میں آپ کے باپ کی عزت کروں گا۔ محبت نہیں کروں گا محبت اپنے باپ سے کروں گا۔ تو ہر شخص اپنوں سے محبت کرتا ہے۔ ٹھیک ہے نا۔

تو تمہارے اپنے بعد میں اپنے اور محمد اللہ کا اپنا۔ تو پہلے اللہ کے اپنے سے محبت کرو پھر اپنے اپنوں سے محبت کرنا۔ تو محمد ہے اللہ کا اپنا۔ محمد رسول اللہ ہے اللہ کا اپنا محبت واجب۔ اب محمد کے اپنے کون۔ ان کی محبت بھی تو واجب ہو گی نا۔ تو اب پوچھنے کی ضرورت نہیں ہے۔ بھی ذرا قرآن کھولو۔ آیہ مبالہ نکالو سورہ آل عمران میں۔ محمد نے کہا تم اپنے بیٹوں کو لاوہم اپنے بیٹوں کو لا کیں۔

**فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَ نَأْوَ أَبْنَاءَ كُمْ وَ نِسَاءَ نَا وَ نِسَاءَ كُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ** عیسایوں کو چیخ تھا تم اپنے بیٹوں کو لاوہم اپنے بیٹوں کو لا کیں گے۔ رسول کہہ رہا ہے ہم اپنے بیٹوں کو لا کیں گے۔ تم اپنی عورتوں کو لاوہم اپنی عورتوں کو لے کے آئیں گے۔ تم اپنے نفوں کو لاوہم۔ ہم اپنے نفوں کو لے کے آئیں گے۔

بھی سننا خدا کی قسم ہم اپنے بیٹوں کو لا کیں گے۔ تو جائے نار رسول کا بیٹا کہہ دو

کہ رسولؐ کا بیٹا نہیں تھا۔ اس لئے بیٹی کے بیٹوں کو لے گئے یہی تو ہے نا لیکن جاؤ تاریخ میں اگر نہ ملے تو مجھ پر اعتراض کر دینا۔ اس تقریر اس منزل پر رک جائے گی۔ نسلی بیٹا گھر میں بیٹھے۔ بیٹی کے بیٹے میڈان میں جائیں۔ بھی مطالبہ ہے رسالت محمدؐ پر مطالبہ ہے۔ صداقت محمدؐ پر نہیں بلکہ صداقت رسولؐ پر اس لئے محمدؐ کا بیٹا گھر میں بیٹھے، رسالت کے بیٹے میڈان میں جائیں۔

میرے دوستو! میرے عزیزا! گفتگو کو روک رہا ہوں، اس مرحلے پر۔ جب بھی صداقت محمدؐ پر آج چ آئی بیٹے ہی تو آگے بڑھے نا۔ خاندان والے آگے بڑھے۔ اب میں کیسے اپنے سنتے والوں کو اس جملے کو ہدایہ کروں۔ کہ ۲۸ رجب کو نکتہ وقت میرے مولانے یہی جملہ کہا تھا۔

”ان کان دین محمد لم یستقم الا بقتلی فیا سیوف خذینی“ اگر محمدؐ کا دین میرے قتل کے بغیر بچ نہیں سکتا۔ تو تکواروں آؤ میرے گلے کو کاٹو۔ آگئی نابات۔

بس میرے دوستو! میرے عزیزا! حاکم مدینہ نے بلایا۔ کیا عجیب مرحلہ فکر ہے۔ حاکم مدینہ نے بلایا۔ حسینؑ کے سامنے خطر رکھا۔ بیعت کا مطالبہ کیا۔ اور حسینؑ یہ کہہ کر اٹھے کہ۔

”ان البیعت لا تكون سرا“۔ یہ تہائی کی رات کی بیعت سے فائدہ کیا ہے ذرا صبح ہونے دو پھر دیکھیں گے۔ کہ کس کی بیعت ہو گی۔ کون لا اُق بیعت ہے۔ یہ کہہ کر باہر آئے عباسؑ کے کندھے پر ہاتھ رکھا اور کہا کہ بھیاب مدینہ رہنے کے قابل نہیں رہا۔ سامان سفر کی تیاری کرو۔

ستائیں رجب کا دن گزر کے۔ رات کو جو واقعہ پیش آیا راوی کہتا ہے کہ حسینؑ عباسؑ کو حکم دے کر اپنی دولت سرائیں تشریف لے گئے۔ نصف شب تک حسینؑ عبادت الہی میں مصروف رہے۔ اور اب جو باہر لکھے تو قدم جما جما کر چلتے ہوئے قبر مطہر رسولؐ پر آئے۔ سلام کیا۔

”السلام عليك يا جدah“ نانا آپ پر میر اسلام یہ کہہ کر دونوں ہاتھ قبر مطہر پر رکھے۔ اور اپنا سینہ توعید قبر سے متصل کر دیا۔ رو رہے تھے حسین اور یہ کہتے جاتے تھے۔

”یا جدah خذنی الیک“ نانا مجھے اپنے پاس بلا لیں نانا اب یہ دنیا رہنے کے قابل نہیں ہے۔ نانا مجھے اپنے پاس بلا لیں۔ یہ کہتے کہتے حسین کی آنکھ لگ گئی۔ خواب میں پیغمبر اکرم آئے۔ سینے سے لگایا کہا بیٹھ ابھی تو تیرے سر کو نوک نیزہ پر آویزاں ہونا ہے۔ آنکھ کھلی حسین کی بے اختیار کلمہ ترجیح زبان پر بلند کیا۔ انا لله وانا اليه راجعون۔ اور اس کے دونوں ہاتھ بارگاہ الہی میں بلند کئے۔ پھر دعا مانگی۔

”اللهم قد حضرتی من الا مر ماقد علم“۔ مالک وہ وقت آگیا جو تیرے علم میں ہے۔ تو پروردگار تجھ سے دعا کر رہا ہوں میرے لئے یہ طے کر دے کہ اس پورے اقدام میں جو بھی عمل کروں اس میں تیری بھی رضا شامل ہو تو تیرے اس رسول کی رضا بھی شامل ہو۔ دعا مانگی اٹھے۔ قبر رسول سے بیدار ہو کر حسین اٹھے اور اب چلے بھائی کی قبر کی طرف۔

راوی کہتا ہے اس رات کے اندر ہیرے میں جوراوی دیکھ رہا تھا جو کہتا ہے کہ حسین ایسے قدم جما جما کر جل رہے تھے جیسے کوئی کوہ و قار جا رہا ہے بھائی کی قبر پر آئے سلام کیا بھائی سے رخصت ہوئے۔

بھئی اب جملہ سنا جب نانا کی قبر مطہر کی طرف گئے قدم جما جما کر گئے جب بھائی کی قبر پر گئے قدم جما جما کر گئے۔ اور جب ماں کی قبر کی طرف چلے تو ایسے دوڑے جیسے بچہ دوڑتا ہے۔ حسین دوڑتے ہوئے آئے۔ اپنے آپ کو سیدہ کی قبر پر گرا دیا۔

کہا ”السلام عليك يا اماما“ ماں آپ پر میر اسلام ہو۔

راوی کہتا ہے کہ قبر سے آواز آئی ”عليک السلام“ اسے ماں کے پیاسے بیٹھ اے ماں کے پردیسی بیٹھے اے ماں کے مظلوم بیٹھ پر بھی ماں کا سلام ہو۔

میں نے زحمت دی۔ واپس آئے دن طلوع ہوا۔ عباس سے کہہ چکے تھے کہ بھیاب مدینہ رہنے کے قابل نہیں سامان سفر کی تیاری کرو۔ سامان سفر تیار تھا۔ قافلہ سوار ہوا جب پورا قافلہ سوار ہو چکا تو حسین پشت ذوالجناح پر آکے بیٹھے جیسے ہی حسین پشت ذوالجناح پر آکے بیٹھے عباس آئے ابوالفضل العباس پہچانتے ہو نا عباس کو حسین کا چھوٹا بھائی ام البنین کا بیٹا یہ اسی دن کے لئے پیدا ہوا تھا۔ پہچانتے ہو۔

ہاتھ جوڑے۔ مولیٰ تھوڑی دیر کے لئے ذوالجناح سے نیچے آجائیں۔ کہا عباس ابھی تو ہم بیٹھے ہیں ابھی تو ہم پشت فرس پر وارد ہوئے ہیں۔ کہا کہ مولیٰ بنی ہاشم کی عورتیں آرہی ہیں اور آپ سے کچھ کہنا چاہتی ہیں ہیں حسین ذوالجناح سے اترے بنی ہاشم کی عورتوں نے ذوالجناح کو گھیر لیا۔ جملہ سنو گے وہ بوڑھی بوڑھی عورتیں بنی ہاشم کی حسین کے خاندان کی کہنے لگیں کہ

حسین ہم یہ کہنے تو نہیں آئے کہ تم سفر نہ کرو۔ رک جاؤ نہیں جاؤ۔ تم امام وقت ہو تم نے فیصلہ کر لیا ہے تو جاؤ۔ اچھا حسین ہم یہ بھی نہیں کہیں گے کہ زینب کو نہ لے جاؤ۔ ام کلثوم کو نہ لے جاؤ۔ بی بیوں کو نہ لے جاؤ۔ ہم یہ نہیں کہیں گے کیونکہ تم نے فیصلہ کر لیا ہے تم امام وقت ہو ٹھیک ہے لیکن ہماری بس ایک تمنا ہے۔ کہابی بیوں بتلو اُ تمہاری تمنا کیا ہے۔ کہا بس ہماری تمنا یہ ہے کہ ہم اس لگی میں دو روپا قطار لگا کر کھڑے ہو جاتے ہیں اور شہزادی زینب کی سواری ہمارے درمیان سے ہو کر گزر جائے۔ کوفہ اور شام کی سواری یاد آئی اجر کم علی اللہ۔

حسین دوبارہ سوار ہوئے۔ ۲۸ ربیع کو قافلہ چلا حسین ۳ شعبان کو سر زمین مکہ پر وارد ہوئے۔ اور حسین ابین علی نے ۸ ذی الحجه تک شہر مکہ میں قیام کیا۔ دنیا کی کوئی تاریخ یہ نہیں لکھتی کہ حسین نے اس پورے عرصے میں کہ شعبان، رمضان، شوال، ذی قعده، ذی الحجه کا ایک ہفتہ اس میں فوج جمع کی ہو، اسلحہ جمع کیا ہو۔ کوئی تاریخ نہیں لکھتی۔ سمجھ رہتے ہو نباتات کو۔

پاکستان کا نظریہ دینے والے شاعر نے کہا کہ اگر حسین کا مدعا سلطنت ہوتی،

سلطنت کو حاصل کرنا ہوتا۔ تو وہ اس طریقے سے سامان سفر درست نہ کرتا۔ ایسے نہ جاتا جیسے گیا۔ تو ۸ ذی الحجه تک میرا مولیٰ خانہ کعبہ کی عبادتوں میں مشغول رہا اور ۸ ذی الحجه کو جب مجمع اپنے پورے عروج پر تھا ایک مرتبہ نبی کے نواسے نے خطبہ دیا اور یہ آواز دی کہ حاجیوں کے بھیں میں قاتلوں کے دفود آچکے ہیں اور میں یہ پسند نہیں کروں گا کہ میرے خون سے حرم کی حرمت زائل ہو۔ اگر خون ہی بہنا ہے تو حرم کے باہر ہے۔ یہ کہہ کر سفر اختیار کیا۔

اجر کم علی اللہ۔ چلتے ہوئے دوسری محرم کو حسینؑ کے ذوالجنح نے چلنے سے انکار کر دیا تو اب میں بات کو روک رہا ہوں۔ اُس مرحلے پر میرا مولیٰ جب اکیلا ہوا تو ایک مرتبہ۔ ”نظر یعنیاً و شملاً“ حسینؑ نے دائیں دیکھا بائیں دیکھا اور آواز دی۔

”ایکم بجواہی“ ہے کوئی میرے ذوالجنح کو لانے والا اس جملے کی طاقت سمجھتے ہو۔

حسینؑ جب ذوالجنح پر سوار ہوتے تھے تو حسینؑ کی سواری کی شان یہ ہوتی تھی کہ عباسؑ گھوڑے کی لگام تھاتھے تھے۔ قاسمؓ رکابیں تھاتھے تھے علی اکبرؓ بوڑھے باپ کا شانہ پکڑ کر ذوالجنح پر سوار کرتے تھے۔ اب حسینؑ اکیلا ہے۔  
نہ قاسمؓ ہے نہ عباسؑ ہے نہ علی اکبرؓ ہے۔ آواز دی۔ ہے کوئی میری سواری کو لانے والا، ایک مرتبہ خیسے کا پردہ اٹھا علیؓ کی بیٹی آستینیوں کو الٹتی ہوئی باہر آئی کہ بھیا جب تک زینب زندہ ہے تو اکیلا سوار نہیں ہو گا۔ اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔

حسین سوار ہوئے گھوڑے کو ایڑھ لگائی گھوڑا نہیں بڑھا۔ ٹوٹا ہو ادل تھانا حسینؑ کا۔ ایک مرتبہ ذوالجنح کے گلے میں باییں ڈالنیں اور کہنے لگے ذوالجنح اکبر نے ساتھ چھوڑ دیا ہے۔ عباس نے ساتھ چھوڑ دیا ہے۔ قاسم نے ساتھ چھوڑ دیا ہے۔ عون محمد چلے گئے۔

ذوالجنح اب میرا کوئی سانحی موجود نہیں۔ کیا آخری وقت میں تو بھی میرا

ساتھ نہیں دینا چاہتا۔ ذوالجناح گردن ڈالے ہوئے کھڑا ہے۔

ایک مرتبہ حسینؑ کے کانوں میں کسی بچی کی سکیوں کی آواز آئی اب جو مژہ کے دیکھا تو سکینہ بچپنی ٹانگوں سے لپٹی ہوئی ہے اور کھنچی جاتی ہے۔ ذوالجناح میرے بابا کو مقتل میں نہ لے جا بس یہ سننا تھا کہ حسینؑ ذوالجناح سے نیچے آئے۔ بچی کو گود میں لیا۔

بس میرے دوستوں امیرے عزیز و اب اس سے زیادہ زحمت نہیں دوں گا بچی کو گود میں لیا بڑی دیر تک حسینؑ سکینہ سے باتیں کرتے رہے جب باتیں کر لیں تو ایک مرتبہ کہنے لگے۔

”دعینی لعلی اتیک بالماء“ سکینہ مجھے چھوڑو شاید میں تمہارے لئے پانی لاوں۔ بس یہ سننا تھا کہ بچی نے حسینؑ کے دونوں شانے قائم لئے۔ کہا بابا پچا عباسؑ بھی یہ کہہ کر گئے تھے واپس نہیں آئے۔ کہا سکینہ چاہتی ہے کہ تیرے نانا کی امت بخشی جائے؟ کہا کہ ہاں بابا؟ کہا کہ پھر مجھے اجازت دے دے۔ بچی نے ہاتھ ہٹالیا اور کہا جاؤ بابا میں نے اجازت دے دی۔

حسینؑ میدان میں آئے۔ تلوار کھٹکی اور فوج یزید پر حملہ کیا اور یہ کہہ کر حملہ کیا کہ تم نے میرے عباسؑ کو بھی نہیں چھوڑا، تم نے میرے اکبرؑ کو بھی نہیں چھوڑا احمد یہ ہے کہ تم نے چھ مہینے کے بچے کو بھی زندہ نہیں چھوڑا اب آؤ دو شجاعت دینے کے لئے تیار ہوں۔ فوجیں بھاگیں۔ حسینؑ گھوڑے کو بھگاتے ہوئے فرات کے کنارے پہنچ رکاب پر زور دیتے ہوئے کھڑے ہوئے۔ کہا عباسؑ اٹھ کے بوڑھے بھائی کی جنگ دیکھو۔ ایک مرتبہ فضا میں آواز گوئی۔

”یا ایتها النفس المطمئنة الرجعى الى ربک راضية مرضية“ حسینؑ یہ جنگ کا ہنگام نہیں ہے حسینؑ اب واپس آجائو“ رضا بقضائے و تسلیماً لامرہ“ کہہ کر تلوار کو نیام میں رکھا اور سر کو جھکا کر ذوالجناح پر بیٹھ گئے۔

پوری مقتل کے تاریخ کے جملے ذمہ داری سے عرض کر رہا ہوں وہ فوجیں جو دور دور تک بھاگ گئی تھیں وہ پلٹین اور چار حصوں میں تقسیم ہو کر آئیں تواریخ تو نیام میں رکھ پکھے تھے نا۔ کہیں سے تواریخ آئیں۔ کہیں سے نیزے آئے۔ کہیں سے تیر آئے۔ کہیں سے پھر آئے میرا مولیٰ زخمی ہوتا چلا گیا ایک مرتبہ ذوالجناح کے کان میں کہا ذوالجناح میرا کبر کہا ہے وہیں پر مجھے لے جا کے اتار دے۔ دیکھ ذوالجناح میرا اکبر کہا ہے مجھے وہیں لے جا کے اتار دے۔

ذوالجناح نے حسین کو اکبر کے قریب اتارا۔ لشکر میں نوبتیں بجھ لگیں فتح کے نقارے بختے لگے۔ عاشور کا دن سمجھ میں آیا عاشور کا دن شروع ہوا اکبر کی اذان سے اور ختم ہوا حسین کے سجدے پر اب جو سجدے میں سر رکھا تو پھر خود نہیں اٹھایا کاٹ کے اٹھایا گیا ایک مرتبہ شہزادی زینب نے بیمار بیٹھتے کو جگایا کہ بنتجہ دیکھ باہر شور کیسا ہے۔ سید سجاد نے خیسے کا پرده اٹھایا نوک تیزہ پر نگاہ پڑی بے اختیار آواز دی السلام علیک یا ابا عبد اللہ السلام علیک یا ابن رسول اللہ۔

بس میرے دوستو! میرے عزیز و میری تقریر آخری مرحلے میں داخل ہو گئی اور اب میں یہاں کچھ نہیں کروں گا لیکن جملہ سنتے جاؤ، حسین شہید ہوئے اور اب فوج یزید میں اعلان کیا گیا کہ سوار اپنے گھوڑوں کی نعل بندی کریں لاشوں کو پاپال کیا جائے گا۔ میدان میں اکیلا حسین کا لاشہ تھا۔ گھوڑے دوڑ رہے تھے اور جب گھوڑے قریب آتے تو ایک بی بی اپنے بالوں کو حسین کے لاشے پر بکھرا دیتی تھی۔

اجر کم علی اللہ۔ اجر کم علی اللہ۔ پامالی ہوئی جب لاشوں کی پامالی ہو گئی تو ایک مرتبہ فوج یزید نے رخ کیا نہیں کا۔ بھی سننا بڑے غیرت والے ہو بڑے حمیت والے ہو۔ بڑی تہذیب والے ہو۔ لیکن تاریخ کا یہ جملہ سنتے جاؤ۔ جب پامالی ہو گئی نا حسین کے لاشے کی۔ تو ایک مرتبہ فوج یزید چلی نہیں کی طرف جس کے اندر بی بیاں بیٹھی ہوئی تھیں۔ ابھی بی بیاں لکھی نہیں ہیں۔

جب چلی ہے نافوج نہیں کو لوٹنے کے لئے تو فوج یزید کے نہیں سے قبلہ

”کبرا بن وائل“ کی ایک عورت تکل آئی اور اس نے اپنے بال کھول دیئے اور فوجیوں سے کہنے لگی تم نے مردوں کو قتل کیا میں نہیں بولی تم نے بچے شہید کئے۔ میں نہیں بولی ارے یہ کہاں جا رہے ہو۔

یہ کہیں نہیں ہیں یہ محمد کی نواسیاں ہیں۔ کربلا کے بن میں شام غریباں آگئی۔ خیسے جل گئے یہ غریبوں کی شام یہ سکتی ہوئی۔ بی بیوں کی شام یہ بلکتے ہوئے بچوں کی شام یہ ان رخساروں کی شام جو طمانچوں سے زخمی ہو گئے یہ ان کافوں کے لبوں کی شام جو گو شوارے کے نوچے جانے سے زخمی ہو گئے۔ اجر کم علی اللہ۔

تم نے گریہ کیا۔ ہو گئی نا شام۔ جب شام غریباں آگئی بڑی عجیب شام ہے اور ہر سورج ڈوبتا بھی لہکا سا جالا تھا اور فوج یزید کے سپاہی جن کے ہاتھوں میں تواریں تھیں وہ تواریں اچھاں رہے تھے۔ جن کے ہاتھوں میں نیزے تھے وہ نیزے اچھاں رہے تھے۔ ایک شور تھا خوشی کی ایک کیفیت تھی۔ سن رہے ہو شام غریباں۔

ایک مرتبہ راوی کہتا ہے کہ جلے ہوئے تھیوں کے قریب سے ایک بی بی اٹھی اور بڑے جلال کے عالم میں چلی اور یہ کہتے ہوئے شمشیر برداروں کو ہٹالیا کہ راستہ دو علیٰ کی بیٹی آرہی ہے۔ نیزہ برداروں کو ہٹالیا کہ راستہ دو علیٰ کی بیٹی آرہی ہے لوگوں نے راستہ چھوڑ دیا ایک مرتبہ وہ بی بی حسین کے لاشے پر پہنچی دونوں گھٹنے زمین پر ٹیک دیئے دونوں ہاتھوں سے حسین کے لاش اٹھائی اور کہا

”اللهم تقبل منا هذا القریان“ میرے مالک آل محمد کی قربانی کو قبول فرم۔ اب بی بی واپس آئی بچوں کو شمار کیا بچے مل گئے۔ سارے بچے موجود ہیں وہ نہیں ہے وہ نہیں ہے جو بابا کے سینے پر سونے کی عادی تھی۔ یہ اس بچی کی شام ہے۔ اب آخری جملے عرض کر رہا ہوں یہ اس بچی کی شام ہے۔ ام کلثوم سے پکار کر کہا، میں سیکھ تھا رے پاس ہے۔ کہا نہیں۔ اب دونوں بی بیاں جلیں حسین کی بیٹی کو تلاش کرتی ہوئی اور ادھر حسین کی بچی بے سر لاشوں پر جاتی ہے پوچھتی ہے میرے

بابا کا لاشہ کدھر ہے ارے میرے بابا کا لاشہ کدھر ہے۔ ارے میرے بابا کا لاشہ کدھر ہے۔ ایک مرتبہ ایک کٹے ہوئے گلے سے آواز آئی

اللّٰہُ اکیٰ یا بنتیٰ۔ اجر کم علی اللّٰہ۔ اجر کم علی اللّٰہ۔

بس آخری جملہ اللّٰہ اکیٰ یا بنتیٰ بچی گئی بابا کے پاس بابا کے قریب سو گئی شہزادی آئی بچی کو اٹھا کے لے گئی اب میں بات نہیں کروں گا کہ پانی کہاں سے آیا لیکن ایک جملہ سنو۔ میرے عزیز و میرے اس جملہ کو یاد رکھنا میرے اس جملے کو ہمیشہ یاد رکھنا تقریر اپنے آخری مرحلے میں داخل ہو گئی ہے۔

حسینؑ کی پیاس عصر عاشورہ پر ختم ہو گئی۔ حسینؑ شہید ہو گئے ناپیاس ختم ہو گئی۔ اکبرؑ ان سے پہلے ان کی پیاس ختم ہو گئی۔ عباسؑ ان کی پیاس ان سے پہلے ہی ختم ہو گئی۔

یہی ہے نا لیکن یہ بچی کب تک پیاسی رہی۔

یہ بچی کب تک پیاسی رہی۔ کچھ نہیں معلوم جب پانی آگیا تو شہزادی نے سیکنہ کا شانہ ہلایا کہ اٹھو سیکنہ پانی آگیا ہے۔ تو ایک مرتبہ بچی نے کوزہ اپنے ہاتھ میں لیا اور چلن مقتل کی طرف۔ زینب نے پوچھا کہ بیٹی کہاں جا رہی ہے۔ کہا پھو پھی لام پہلے اصغر کو پلاوں گی پھر خود پیوں گی۔

الا لعنة اللّٰہ علی القوم الظالمین

jabir.abbas@yahoo.com